

لابيء عساية بن سينا

متغشتج نَصَرِّ يرالدِّين الطبوسيِّ

تمتيره الذّكتُورْسُالِمانَ دَنْايا ابتناداندلسفة بكاية أنحولالتي

القسم الثالث في الإلا كله ميّات

مؤسسة المفهمان للطباعة والنشر والنوزيع بَين والنبري مربة ٢٥/٢٤٥١







## مور شديم (المنعمات معلم بامة والدنشدة والدنوري مهن محد إراد مرسير بعديا



#### اليكم بعض العلشورات كها نزودكم بكنب دور النثر الأخرى

| - ٧٦ _ سياحة في الغيرب أو مصهر الأدواح ممد الموت م                         | ١ _ عبقري من بلادي _ كنامل الصباح الذي اخترع ٧١                          |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| خسطيتنان لبلإصام حيل بسلا أنص وبسلا بعط وقصب                               | اختراعاً وكان نابعة إسلامية عربية                                        |
| الكوئرية وقصيدة بحمد بمذوب                                                 | ٢ ـ صلح الحسن ـ الشيخ راضي أل ياسين                                      |
| ٧٧ ــ قرائد الأصول ـ رسائل الشيح الأنصباري، (مجلدي                         | ٣ _ هـل من المهد إلى المحد _ كاظم الغنزويني وملحق به                     |
| <ul> <li>٢٨ _ نقد الأراه المنطقية وحل مشكلاتها _ كناشف العد</li> </ul>     | الكنياب انشان الإصام عيل والعلوم السطيعية                                |
| (بشین)                                                                     | <ul> <li>البراهين العلمية في إنبات الضعرة الإلحية - سانة دلسل</li> </ul> |
| 79 تأسيس الشيعة فعلوم الإسبلام تأليف أينة الله ال                          | وبرهان على وجود الحالق: الشيخ حد الجياد                                  |
| حسن الصغور بييان أباليانيات                                                | ه _مفاتيح الجنان _مع الصحيفة السحاديـة _كبير                             |
| ٣٠ _ الرمائيل التوحيدية _للسبد محمد حسين الطاطا                            | ٦ _ ضياء الصالحين ـ اللجـ وصرجي (بسحـاب)                                 |
| ٣١ _زواج يغير اعوجاج _ السيد حسن الشامي                                    | ٧ _مفاتيع (اجنان_للقمي، (بسحاب)                                          |
| <ul> <li>٣٢ ــ الإمام الصادق كها عرفه علياء العرب بنله إلى العر</li> </ul> | ٨ _ صعبالي السيسطين في أحسوال الحسس والحسين _                            |
| الدكتور نور الدين ال علي                                                   | للحائري ، (مِلْدِين)                                                     |
| ٣٣ - المدر النضيدي مراثي السبط الشهيد- السيد عم                            | <ul> <li>٩ - التفلان الكتاب والمترة - تلشيخ عمد حسين المظفر،</li> </ul>  |
| الأمين العاملي                                                             | وملحق بــه الكتاب اثنياق مع الــدكنــور أخــد أمــيان أي                 |
| ٣٤ ــ أمراز الشهادة ــ الدرسدي بحلة حديده وحر                              | حديث الهدي والمهدوية للشبح محمد أمين زبن اقدين                           |
| واصح (جندین)                                                               | ١٠ _ يوم الإسلام _ ناليف أحد أمين                                        |
| ٣٥ ــ تفسير قُوات الكوفي يحلة جديدة وحرف واض                               | ١١ _ دراسات في مقاند الشيعة الإمامية _ للسيد عمد علي                     |
| (مبلدین)                                                                   | الحسني العباميل _ يغنينك عن كسل كنساب                                    |
| ٣٦ _ مفتاح الجنة _ في الأدعية والزيبارات ونعليم الصلا                      | ١٢ _ طب الإمام الرضا (ع)_ الرسالة الذهبية                                |
| حسن الكتي                                                                  | ۱۴ _كشكول البحراق ـ (۲ عبلدات)                                           |
| ٣٧ _ الحجاب أو العفاف بين السلب والإيجاب عسد أ                             | ١٤ ــ القصيص المجية ساعبد الحسين دستنب ٢٠٠٠٠٠                            |
| وبن الدين                                                                  | ۱۰ ــالمكاسب ــللشيخ الأنصاري (٣ عبلدات)                                 |
| 🚺 🚜 ــ فضائل أهل البيت المسمى بـ ديصائـر الـعرجــا،                        | ١٦ ــ مدينة الماجز ــ مماجز أن البت للبحيران                             |
| عمد الصمار                                                                 | (ه مجلدات)                                                               |
| ٢٩ ــ رحلة الزنجاني للمرحوم الشيخ عــد الكريم الزمح                        | ١٧ _ معالم المفرستين _ مرتضى العسكري (٣ بجلدات)                          |
| (عِلنبن)                                                                   | ١٨ ــ من حياة الإمام الرضا (ع) ــ المصومة (ع) السيد                      |
| 1 - ختصر النحو - الدكتو: هادي العضل                                        | عبد العطيم الحسني - البهائي تأليف عبل العسيق                             |
| 11 ـــ الإمام المهدي(ع) وظهوره، العينة الصغرى، والنا                       | 19 - المحجة قيها نزل في القائم الحجة ـ للبحراني                          |
| الكبرى وعلامات الطهور: تلشهرودي                                            | ٢٠ _ الفرج بعد الشدة _ للقاضي التونخي ، (عبلدين)                         |
| - ٦٣ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                   | ٣١ _ مصيباح الكفعمي _ بحلة جنديدة وحبرت واضبح                            |
| <ul> <li>١٤٠ - النربية بين الإسلام والنظم الوضعية - بسام مرتفع</li> </ul>  | (مجلدین)                                                                 |
| 14 - دووس في المنطق - بسام مرتضي                                           | <ul> <li>٣٢ ــ الكنز المدفون والفلك المنحون ــ دائرة معارف ــ</li> </ul> |
| ه ﴾ ــ الإشبارات والتبيهات ـ لأي علي ابن سيسا ، مع                         | أو كشكول للسيرطي                                                         |
| شرح تعبير التين البطوسي، أطفق الدكتور                                      | ٢٣ ــ الدر الثمين في التختم بالبمين ــ للطبعي                            |
| مطيبهان ديساً (1 عبلدات)                                                   | 72 ـــ أحلاق أهل البيت ـــ تفسيد مهدي الصدر                              |
| l                                                                          | ٢٥ _ قاطعة الزهراء ببجة قلب المعطفي من مهدها إل                          |
|                                                                            | خدما (عِلدين) أحد الرحان                                                 |

مؤسسة النعمان

الأسمار قابلة للتعديل حسب ارتفاع كلفة المواد

لمبتان بيروت حارة حويك ـ شارع دكاش ـ بناية الكنار ـ شاهين سنتر ا المار الا مسار المسارات المسارات المسارات المسارات المسارات

ترسل الحوالات هل حسابنا في يتك آلاحتراد اللبنان باسم حسن محمد إبراهيم عل حساب وقم : 0. 1.08-1629.00. 1631 أمرح الفيبري - بيروت - لبنان أو شك مضمون على البنك فاكس: مؤسسة المنهان 2008 40 00377

ص. پ. : ۲۲۹/ ۲۰

# الإشارات والنبيهات

لإبى عـلى بن سـينا

ح شع نصبرالذینالطوسی

وبتحفيق

الدكتۇرسىليمان دنىيا أستاذ الغلسفة بجاسة الازهر ودكيل كلية أصول الدين

القستم الثالث

الطيمة الثانية



شبكة كتب الشيعة

1

مؤسسة النعيمان الطباعة والنشر والتوزيع بردد عدر مربع شعره ودروة

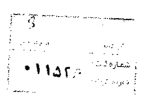
# حُقُوق الطّبِع مُحَفُّوظَة



مور سن (للعمات العلبامة والنشدوال توذي

لبنان \_ بیروت \_ ص. ب. : ۲۲۹ / ۲۰ فلاد عزت العاد مدهده مدهده العنوان \_ على منتر العنوان \_ حارة حریك شارع دكاش بنایة الكنار شاهین سنتر





# بسسم تدارحمن ارحم

الحمد لله رب العالمين؛ والصلاة والسلام على نبيه الأميـن ، وآله الغر الميامين .

النمط الرابع

في الوجود وعلله "

الفصل الأول

تنبيه

(۱) اعلم أنه قد يغلب على أوهام الناس أن الموجود هو المحسوس ، وأن ما لا يناله الحس بجوهره ، ففرض وجوده محال ، وأن مالا يتخصص بمكان أو وضع بذاته كالجسم ، أو بسبب ما هو فيه كأحوال الجسم ، فلا حظ له من الوجود .

وأنت يتأتى لكِ أن تتأمل نفس المحسوس ، فتعلم منه بطلان قول هؤلاء ؛ لأنك ، ومن يستحق أن يخاطب ، تعلمان أن هذه

الرجود ههنا هو المطلق الذي يحمل على الوجود الذي لا علة له : وعلى الوجود الذي لا علة له : وعلى الوجود المقول بالتشكيك ، لا يكون نفس ماهيتها :
 ولا جزءاً من ماهيتها ، بل إنما يكون عارضاً ؛ فإذن هو معلول مستند إلى علة . ولذلك قال الشيخ ، [ في الوجود وعلله ] .

 <sup>(1)</sup> أقول: يريد التنبيه على نساد قول من زعم أن الموجود هو المحسوس وما في
 حكمه، وهم المشبهة، ومن بجرى مجراهم، ممن يذعن لقوته الوهمية الحاكمة على ما ليس
 من شأنه أن يكون محسوساً، حكمها على المحسوسات.

فقوله : [ إن الموجود هو المحسوس ] .

المحسوسات، قد يقع عليها اسم واحد ، لا على سبيل الاشتراك الصرف ، بل بحسب معنى واحد ، مثل اسم الإنسان : فإنكما لا تشكان في أن وقوعه على زيد وعمرو ، يمعنى واحد ، موجود ، فذلك المعنى الموجود ، لا يخلو :

إما أَن يكون بحيث يناله الحس .

أو لا يكون .

فإن كان بعيدًا من أن يناله الحس ، فقد أخرج التفتيش من المحسوسات ، ما ليس بمحسوس ، وهذا أعجب .

وإن كان محسوساً ، فله لا محالة ، وضع ، وأين ، ومقدار معين ، وكيف معين ، لا يتأتى أن يحس ، بل ولا أن يتخيل إلا كذلك .

قضية :

وقوله : [ وأن ما لا يناله الحس بجوهره ، ففرض وجوده محال ] .

كعكس نقيض لها :

والحوهر ههنا هو الذات .

و إنما قال [ بجوهره ] لأنب لا كورز من محمد شو

لأنهم لا يجوزون وجود شيء يناله الحس بأفعاله ، لا بذاته .

وقوله :

[ وأن ما لا يتخصص بمكان ، أو وضع بذاته ، كالجسم ، أو بسبب ما هو فيه ،كأحوال الجسم ، فلاحظ له من الوجود ] .

إيضاح لما سبق ؛ وذلك لأن المحسوس هو ماله مكان ، أو وضع ، بذاته ، وهو : إما جسم ، أو جسهانى . وهم ينكرون وجود ما لا يكون جسماً أو جسهانيا .

والشيخ نبه على فساد قولهم ؛ بوجود الطبائع المعقولة من المحسوسات ، لا من حيث

فإن كل محسوس ، وكل متخيل ؛ فإنه يتخصص لا محالة ، بشيء من هذه الأحوال .

وإذا كان كذلك ، لم يكن ملائماً لما ليس بتلك الحال ، فلم يكن مقولًا على كثيرين مختلفين في تلك الحال .

فإذن الإنسان ، من حيث هو واحد الحقيقة ، بل من حيث حقيقته الأصلية التي لا تختلف فيها الكثرة ، غير محسوس ، بل معقول صرف .

## وكذلك الحال في كل كلي •

هي عامة أو خاصة ، بل من حيث هي مجردة عن الغواشي الغريبة ؛ من الأين ، والوضع ، والكم ، والكيف ، مثلاً ، كالإنسان من حيث هو إنسان ، الذي هو جزء من زيد أو من هذا الإنسان ، بل كل إنسان محسوس ؛ وهو الإنسان المحمول على الأشخاص ؟ فإنه من حيث هو هكذا ؛ موجود ً في الحارج ، وإلا فلا تكون هذه الأشخاص أناساً .

ثم إن كان محسوساً، وجب أن يكون الإحساس به ، مع لواحق معينة؛ كتأيش ما ، ووضع ما ، متعينين ؛ وحينئذ يمتنع أن يكون مقولاً على إنسان لا يكون فى ذلك الأين، ' وعلى ذلك الوضع ، فلا يكون المشترك فيه ، مشتركاً فيه ، هذا خلف .

وإن لم يكن عسوساً ، فههنا موجود غير محسوس ، وهو الموجود المعقول .

واعلم أن الإنسان من حيث هو واحد الحقيقة ، غير الإنسان الواحد .

فإن معنى الأول : هو الإنسان من حيث هو طبيعة واحدة ، لا من حيث هو حيوان ، أو ناطق ، أو واحد ، أو غير ذلك .

ومعنى الثانى : هو الإنسان المقترن بالوحدة .

والأول مشترك فيه . والثاني غير مشترك فيه .

ولذلك فسر الشبخ قوله : [ من حيث هو واحد الحقيقة ] .

بقوله :

[ بل من حبث حقيقته الأصلية التي لا تختلف فيها الكثرة] .

# الفصل الثانى وهم وتنبيه

(١) ولعل قائلًا منهم يقول : إن الإنسان مثلا ، إنما هو إنسان ، من حيث له أعضاء ، من يد ، وعين ، وحاجب ، وغير ذلك ؛ ومن حيث هو كذلك فهو محسوس .

فَنُنْبَهُهُ ونقول له : إن الحال في كل عضو كلي ، مما ذكرته ، أو تركته ، كالحال في الإنسان نفسه.

وباقى ألفاظ الكتاب ظاهرة .

واعترض بعض المعترضين : على هذا البيان ، بأن الإنسان : موجود فى العقل لا فى الحارج ، والمطلوب إثبات موجود فى الحارج غير محسوس .

وينحل الاعتراض : بالفرق بين طبيعة الإنسان ، التي يعرض لها الاشتراك وعدمه : وبين الإنسان المأخوذ مع الاشتراك ؛ فإن الأول يوجد فى الخارج والعقل ، والثانى يوجد فى العقل فقط ، على ما مرت الإشارة إليهما .

 (١) أقول : هذا الوهم هو أن يقال : إنكم قد اشترطتم فى الإنسان المعقول ، تجريده من الوضع ، والكم .

والإنسان لا يعقل إلا وله أعضاء ، ذوات أقدار متباينة الأوضاع ، على ما يتخيل منه ويحس به .

والشيخ لم يشتغل بليضاح الحال فى معقولية الإنسان ؛ لأن الاشتغال بالمثال إنما يكون خروجاً عن المقصود ، بل نبه على أن الحال فى كل واحد من الأعضاء والأجزاء ، فى كونه طبيعة معقولة غير محسوسة ، كالحال فى الإنسان نفسه .

#### الفصل الثالث

#### تنيبه

(۱) إنه لو كان كل موجود بحيث يدخل فى الوهم والحس ، لكان الحس والوهم يدخلان فى الحس والوهم ، ولكان العقل ، الذى هو الحكم الحق ، يدخل فى الوهم .

ومن بعد هذه الأصول ، فايس شيء من العشق ، والخجل ، والوجل ، والغضب ، والشجاعة ، والجبن ، مما يدخل في الحس والوهم ، وهي من علائق الأمور المحسوسة ؛ فما ظنك بموجودات ، إن كانت خارجة الذوات عن درجات المحسوسات وعلائقها ؟

<sup>(</sup>١) أقول: لما نبه على أن فى كل محسوس شيئًا ليس بمحسوس، ولا بموهوم، لم يقتصر على ذلك، بل نبه أيضاً على أن الحس نفسه ليس بمحسوس، ولا بموهوم، وكذلك الوهم، وعلى أن العقل الذى يميز بين الحس والمحسوس، والوهم والموهوم، ليس بموهوم، فضلاً عن أن يكون محسوساً.

ونبه أيضاً على أن للمحسوسات علائق غير محسوسة ، ولا موهومة ، وهي طبائع الأمور المدركة بالوهم ، كالعشق ، والخجل ، وغيرهما ؛ فإن أشخاصها مدركة بالوهم ، وإن لم تكن مدركة بالحس الظاهر ، وأما طبائعها فليست مدركة بأحدهما أصلاً .

وإذا كان حال الحواس والمحسوسات وعلائقهما ، هذه ؛ فإن ثبت وجود أشياء خارجة عن هذه المراتب بالذات ، فهي أولى بأن لا تكون محسوسة ولا موهومة .

## الفصل الرابع تـذنــب

(١) كل حق فإنه من حيث حقيقته الذاتية ، التي هو بها حق ، فهو متفق واحد غير مشار إليه .

فكيف ما ينال به كل حق وجوده ؟ -

(1) أقول: الحق ههنا اسم فاعل، في صيغة المصدر: كالعدل، والمراد به ذو
 الحقيقة.

وهو بمعنى المصدر يدل بالاشتراك على معان :

مها الوجود في الأعيان مطلقاً .

ومنها الوجود الدائم .

ومنها حال القول أو العقد الذي يدل على حال الشيء الحارج : إذاكان مطابقاً للواقع ، فهو صادق باعتبار نسبته إلى الأمر ، وحق باعتبار نسبة الأمر إليه .

والمراد ههنا هو المعنى الأول .

واعلم أن مقصوده من إثبات موجود غير محسوس ، إنما كان هو إثبات مبدأ للوجود بر محسوس .

فلما بيَّن أن كل موجود فى الأعيان، فإنه من حيث حقيقته الذاتية التى هو بها . حق، أى حقيقته المجردة عن العوارض الغريبة المشخصة ، التى هو بها غير قابل للإشارة الحسية، صرح بالمقصود وهو :

أن المبدأ الأول الذي يعطى كل ذي حقيقة ، تحققه وثبوته ، كيف لا يكون كذلك ؟

وهذا الكلام هو تصريح بالمقصود مما مضي ، ولذلك سماه \* تذنيباً \* .

والفاضل الشارح : ظن أنه ألمُحق المبدأ الأول بسائر الحقائق في ذلك على وجه التمثيل، فحكم بأن البيان إقناعي.

## الفصل الخامس تندسه

(۱) الشيء قديكون معلولا باعتبار ماهيته وحقيقته ، وقد يكون معلولاً في وجوده ، ولك أن تعتبر ذلك بالمثلث مثلا ؛ فإن حقيقته متعلقة بالسطح ، والخط الذي هو ضلعه ، ويقومانه من حيث هو مثلث وله حقيقة المثلثية ، كأنهما علتاه المادية والصورية .

وليس كذلك ؛ فإنه إنما حكم حكماً كليبًا على كل حقيقة بما هي حقيقة ، ثم تعجب كيف يتوهم خروج ما هو مُدَّمَقً كل حقيقة ، عن حكم يثبت على كل حقيقة .

<sup>(</sup>١) أقول : يريد أن يشبر إلى العلل ، وهي :

إما علل لماهية الشيء.

أو علل لوجوده .

والأولى تنقسم :

إنى ما يكون به الشي بالقوة ، وهو المادة ، وإلى ما يكون به الشيء بالفعل ، وهو الصورة .

والثانية تنقسم:

إلى ما يكون علة بمقارنة الذات .

أو بمباينتها .

والأول هو الموضوع .

والثاني ينقسم:

إلى ما يكون علة للإيجاد نفسه ، بأن يكون به الإيجاد .

وإلى ما يكون علة علة الإيجاد ، بأن يكون الإيجاد لأجله .

والأول : هو الفاعل .

وأما من حيث وجوده ، فقد يتعلق بعلة أخرى أيضاً غير هذه ، ليست هي علةً تُقوَّمُ مثلثيتَه ، وتُكوِّنُ جزءًا من حدها ، وتلك هي العلة الفاعلية ، أو الغائية التي هي علة فاعلية لعليَّة العلة الفاعلية •

والثانى : هو الغاية .

والمادة والموضوع ليستا من العلل الموجبة . بخلاف الباقية .

والجنس والفصل، و إن كانا مقومين للنوع لكنهما ، ليسا من العلل ؛ لأن كل واحد منهما ، ومن النوع ، مقول على الباقين بأنه هو ؛ والعلل والمعلولات لا تكون كذلك .

وإذا تبين ذلك ، فقول الشيخ :

[ الشيء قد يكون معلولاً . . . إلى قوله : كأنهما علتاه المادية والصورية] . إشارة إلى علل الماهية .

وإنما قال : [كأنهما علتاه].

وإنما قال: [كانهما علتاه]

ولم يقل : [ هما علتاه ] .

لأن المثلث لا مادة له ولا صورة ؛ فإنه كم تُّ ؛ والمادة والصورة يكونان للأجسام المتركبة. وأيضاً السطح ليس بمحل للخط على الوجه الذى تكونه المادة للصورة ؛ والخط ليسر يصورة له ؛ لأن نهاية المادة لا تكون صورة فيها .

وليسا بجنس وفصل للمثلث ؛ لأنهما ليسا بمقولين عليه ، ولا هو عايهما ، بل هما جزآن له فى الوجود ، ولذلك شبههما بالمادة والصورة ، لا بالجنس والفصل .

وقوله :

[ وأما من حيث وجوده ، فقد يتعلق بعلة أخرى . . . إلى آخره] . إشارة إلى علما , الوجود .

ولما اقتصر على الفاعل والغاية ، لحصول مقصوده ههنا بهما ، ولم يذكر الموضوع ، أورد لفظة : [ قد] .

فى قوله : [ فقد يتعلق بعلة أخرى] .

# الفصل السادس

#### تنبيه

(١) اعلم أنك قد تفهم معنى المثلث ، وتشك هل هو موصوف بالوجود فى الأعيان ، أم ليس بموجود ، بعد ما تمثل عندك أنه من خط وسطح ، ولم يتمثل لك أنه موجود .

## الفصل السابع إشارة

[1] العلة الموجدة للشيء الذي له علل مقومة للماهية ، علة لبعض تلك العلل ، كالصورة ، أو لجميعها ؛ في الوجود ، وهي علة الجمع بينها .

وأشار بعد قوله : [ وتلك هي الفاعلية] .

بقوله . [ والغائية ] .

إلى أن الغائية لا تفيد وجود المعلول بالذات، بل تفيد فاعلية الغاعل ، فهي عاة فاعاية بالنسبة إلى ذلك الوصف للفاعل ، وعلمة غائية بالنسبة إلى المعلول .

(۱) أقول: يريد الفرق بين ذات الشيء ووجوده في الأعيان، كما أشار إلى ذلك في المنطق، لكن الغرض ههنا هوالفرق بين علل يفتقر الشيء إليها في كونه موجوداً كالفاعل والغاية، وبين علل يفتقر الشيء إليها في تحقق ذاته في الحارج والعقل، كالمادة والصورة ؛ ولذلك ذكر الحط والسطح الشبيهين بهما.

وكان الغرض هناك هو الفرق بين علل يفتقر إليها الشيء في تحقق ذاته في العقل ، وهي مقومات ماهيته كالجنس والفصل ، وبين سائر العلل . أعنى العال الأربع المذكورة .

[1] أقول : لما ذكر العلل ، وفرق بين علل الماهية ، وعال الوجود ، وكان هذا النمط

والعلة الغائية - التي لأُجلها الشيء - علةٌ بماهيتها ومعناها لعلية العلمة الفاعلية ، ومعلولة لها في وجودها ؛ فإن العلمة الفاعلية علمة

مشتملاً على البحث عن علل الوجود ، أواد أن يشير إلى كيفية تعلق علل الوجود التي هي الفاعل والغاية ، بسائر العلل ، وكيفية تعلق إحداهما بالأخرى .

واعلم أن المعلولات تنقسم :

إلى ما لا مادة له ولا صورة .

وإلى ما له مادة وصورة .

والقسم الأول ينقسم :

إلى ما يوجد في موضوع .

وإلى ما لا يوجد فيه .

والأول : يحتاج في وجوده إلى علة توجده ، و إلى موضوع يقبله .

والثاني : بحتاج إلى علة نوجده فقط .

والشيخ لم يتعرض لذكر هذا القسم ؛ إذ لم يكن له علل ماهية .

والقسم الثاني : هو المعلول المركب من المادة والصورة .

والشيخ خص البحث به بقوله :

[ العلة الموجدة للشيء الذي له علل مقومة للماهية] .

والعلة الموجدة في هذا القسم تكون علة :

إما للصورة وحدها .

أو للصورة والمادة معاً .

مثال الأُول : النجار الذي هو علة لصورة السرير دون مادته ، وإليه أشار بقوله :

[ . . . علمة لبعض تلك العلل ، كالصورة] .

ومثال الثاني · الجوهر المفارق الذي هو علة لصورة الجسم ومادته معاً ، وإليه أشار مقبله :

[ . . . أو لجسيعها] .

وعلى التقديرين إنما تصير المادة بالفعل بسبب العلة الموجودة ، فتكون هي علة

ما لوجودها إن كانت من الغايات التي تحدث بالفعل ، وليست علم للعلمة علم العناها ،

اللجمع ببن المادة والصورة ، أعنى التركيب ، فتكون لذلك عله المركب ، وإلى ذلك أشار بقوله :

[ وهي علة الجمع بينهما ] .

وقوله :

[ والعلة الغائية التي لأجلها الشيء ، علة بما هيها ومعناها لعاية العاة الذاعلية ؛ ومعلولة لها في وجودها ، فإن العلة الفاعلية علة ما لوجودها إن كانت من الغايات التي تحدث بالفعل ؛ وليست علة لعليتها ولا لمعناها ] .

إشارة إلى ماهية الغاية ومعناها ، أعنى كونها شيئاً ما غير وجودها .

والمعلولات تنقسمُ :

إلى مبدّع .

وإلى محدّث .

على ما سيأتى بيانه .

والغاية فى القسم الأول توجد مقارنة لوجود المعلول بماهيتها و وجودها معاً .

وفى القسم الثانى توجد متأخرة بوجودها عنه ، وإن كانت متقدمة بماهيتها عايه . والعلة لا ممكن أن تكون متأخرة عن معلولها .

فإذن وجود الغاية في هذا القسم لا يكون علة ، بل ربما يكون معلولاً للمعاول لها بوجه ، والعلمة إنما تكون معيما المتقدمة ، وعلم التبكية تنها تكون أن تجعل الفاعل فاعلاً بالذهل ، فهي علم لفاعلية الفاعل ، والفاعل يكون علمة لصير ورة تلك الماهية موجودة .

فاهية الغاية تكون علة لعلة وجودها ، لا مطلقاً ، بل على بعض الوجوه ، فلا ياز م من ذلك دور .

وقول الشيخ ظاهر .

وإنما قبد الغابة بقوله:

[ إنكانت من الغايات التي تحدث بالفعل ] .

### الفصل الثامن

#### إشارة

(۱) إن كانت علة أولى فهى علة لكل وجود، ولعلة حقيقة كل وجود في الوجود\*

ليصير البيان خاصًّا بالقسم الثاني .

واعترض الفاضل الشارح: بأنهم:

[يثبتون للأفعال الطبيعية عللاً غائية ، والقوى الطبيعية لا شعور لها ، فلا يمكن أن يقال : فلا يكن أن يقال : فلا يمكن أن يقال : إنها موجودة في الحارج ؛ لأن وجودها متوقف على وجود المعاولات، فإن تلك الغايات غير موجودة ، وغير الموجود لا يكون علة للموجود .

ولا خلاص عنه إلا بأن يقال : ليس للأفعال الطبيعية غايات] .

والجواب: أن الطبيعية ما لم تقتض لذاتها شيئاً كأين مثلاً، لا يتحرك الجسم إلى حصول ذلك الشيء، فكون ذلك الشيء مقتضاها، أمر ثابت دال على وجود ذلك الشيء لها بالقوة، وشعور ما لها به قبل وجوده بالفعل، فهو العلة الغائية لفعلها.

(1) أقول أ: العلة الأولى لا يمكن أن تكون :

صورة "؛ لوجوب تقدم الفاعل عليها بالإطلاق .

ولا مادة ً ، لوجوب تقدم الفاعل عليها :

إما بالإطلاق.

وإما في صيرورتها مادة بالفعل .

ولا غاية " ؛ لوجوب تقدم سائر العلل عليها بالوجوب .

فإذن ، إن كان فى الوجود علة أولى ، فهى علة فاعلية لكل وجود معلول ، ولكل صورة أو مادة هما علمتان لتحقق أى معلول كائن فى الوجود .

## الفصل التاسع تنسيه

(١) كل موجود إذا التفت إليه من حيث ذاته ، من غير التفات إلى غيره :

فإما أن يكون بحيث يجب له الوجود في نفسه . أو لايكون.

فإن وجب فهو الحقُّ بذاته ،الواجبُ الوجود من ذاته ،وهو القيوم.

وإن لم يجب ، لم يجز أن يقال : إنه ممتنع بذاته بعد ما فرض موجودًا ؛ بل إن قرن باعتبار ذاته شرط ، مثلُ شرط. عدم علته ، صار ممتنعاً ، أو مثلُ شرط. وجودِ علته ، صار واجباً .

وإن لم يقرن بها شرط ، لا حصول علة ولا عدمها ، بتى له فى ذاته الأمر الثالث ، وهو الإمكان ؛ فيكون باعتبار ذاته الشيء الذى لا يجب ولا ممتنم .

فكل موجود:

إما واجب الوجود بذاته .

أو ممكن الوجود بذاته ٠

(١) أقول: يريد قسمة الموجود إلى:

الواجب لذاته.

والممكن لذاته.

وألفاظه ظاهرة .

قوله : [ فهو الحق بذاته] . أى الثابت الدائم بذاته .

. [ القيوم] .

مو القائم بذاته غير متعلق الوجود بغيره على الإطلاق ، وهو اسم من أسماء الله تعالى .

### الفصل العاشر

#### إشارة

(۱) ما حقه فى نفسه الإمكان فليس يصير موجودًا من ذاته ؟ فإنه ليس وجوده من ذاته ، أولى من عدمه ، من حيث هو ممكن . فإن صار أحدهما أولى ، فلحضور شيء أو غيبته . فوجود كل ممكن هو من غيره .

(١) أقول: يريد بيان أن الممكن لا يوجد إلا لعلة تغايره .

وتقريره: أن المكن:

إما أن تحتاج ذاته ، في أن تكون موجودة ، إلى غيرها .

أولا تحتاج .

والثانى : باطل ؛ لاستحالة ترجع أحد شيئين متساويين من غير مرجع . فإذن الأول حتى

والشيخ أشار بقوله : [ فليس يصير موجوداً من ذاته ] .

إلى فساد القسم الثاني .

وبقوله:

[ فإنه ليس وجوده من ذاته ، أولى من عدمه ، من حيث هو ممكن ] . إلى استحالة الترجع من غير مرجع .

وبقوله : [ فإن صار أحدهما أولى ، فلحضور شيء أو غيبته] .

إلى أن الحق هو القسم الأول .

## الفصل الحادى عشر تنبيه

(١) إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد السلسة ممكناً في ذاته ، والجملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً ، وتجب بغيرها

(١) أقول : يريد إثبات واجب الوجود لذاته .

وتقرير الكلام ــ بعد ثبوت احتياج الممكن إلى الغير ــ أن ذلك الغير : . . . .

إما واجب .

وإما ممكن .

والكلام في ذلك الممكن ، كالكلام في الأول :

فإما أن ينتهي إلى واجب .

أو يدور الاحتياج .

أو يتسلسل إلى غير النهاية .

والشيخ لم يذكر القسم :

الأول : لأنه المطلوب .

ولا الثانى : لأنه ظاهر الفساد ؛ ولسبب آخر نذكره فيما بعد . رِ

بل ذكر الثالث : وأراد أن يبين لزوم المطلوب منه .

فبَّين فى هذا الفصل أن سلسلة الممكنات\_ على تقدير وجودها - محتاجة إلى شىء خارج عنها تجب هى به .

قال الفاضل الشارح:

[ يمكن أن يقرر البرهان عليه ، من غير ذكر تقسيات .

ويمكن أن يقرر بنقسهات .

## ولنزد هذا بياناً \*

والشيخ قرر على الوجه الأول في هذا الفصل، وعلى الوجه الثاني في الفصل الذي يليه .

والتقرير على العجه الأول ، أن الممكنات لو تسلسلت ، لم يكن لها بد من شيء تحتاج إليه جملة ُ تلك الآحاد الممكنة ، وكل ُ واحد منها .

وكل موجود مغاير لها ولآحادها ، وجب أن يكون خارجاً عنها ، وأن لا يكون ممكناً ؛ إذ لوكان ممكناً ، لكان منها .

فإذن هو واجب الوجود] .

وقال أيضاً :

[هذا الفصل موقوف على بيان أن السبب لا يجوز أن يكون متقدماً بالزمان على المسبب ؛ إذ لو جاز ذلك لما امتنع استنادكل ممكن إلى آخر قبله ، لا إلى أول .

وذلك عندهم جائز .

أما إذا ثبت أن السبب لا بد من وجوده مع المسبب ، فحينتذ او حصل التسلسل ، لكانت الأسباب والمسببات معا ، وكان البيان مستقيماً .

لكن الشيخ تساهل فيه ههنا ؛ إذ كان فى عزمه أن يذكره فى أول النمط الحامس].

وأقول: على هذا الكلام مؤاخذة لفظية، وهى أن استناد الشيء إلى ما قبله بالزمان، عال ؛ لأنه استناد إلى معدوم، فالواجب أن يقال: إن هذا البيان موقوف على بيان امتناع بقاء المعلول بعد انعدام العلة بالزمان؛ لأن كل واحد من السلسلة، لو كان غير باق إلا في زمانين ــ يكون في أحدهما معلولا لما يتقدم عليه، وفي الثاني علة لما يتأخر عنه ــ لكان استناد كل ممكن إلى آخر قبله، لا إلى أول.

ومراد هذا الفاضل هو هذا المعنى .

#### الفصل الثانى عشر

### شرح

(١) كلُّ جملة كُلُّ واحدٍ منها معلولٌ ، فإنها تقتضى علةٌ خارجة عن آحادها .

(٢) وذلك لأنها :

إما أن لا تقتضى علة أصلا ، فتكون واجبة غير ممكنة ، وكيف يتأتى هذا ، وإنما تجب بآحادها ؟

وإما أن تقتضي علة ، هي الآحاد بأسرها ، فتكون معلولة

وأما الاعتراض المشهور وهو أن إطلاق الجملة على ما لا يتناهى ، لا يصلح ، فلفظى ينبغى أن لا يلتفت فى الأبحاث المعنوية إلى أمثاله .

(١) أقول : يريد أن يبين أن سلسلة الممكنات على تقدير وجودها ، محتاجة ۗ إلى شيء خارج عنها ، على وجه أبسط .

فجعل الدعوى أعم مأخذاً بأن حكم على كل جملة ــ سواء كانت متناهية أو غير متناهية ، بشرط أن يكون كل واحد منها معلولا ــ بالاحتياح إلى شيء خارج .

(٢) أقول : وهذا تقرير البرهان بالقسمة إلى قسمين :

أحدهما: ما ذكره وأوضح فساده .

والقسم الآخر : \_ وهو أن يقتضى علة \_ ينقسم إلى ثلاثة أقسام ؛ لأن عاة الجماة : إما أن تكون كلَّ الآحاد .

أو بعضها .

أو شيئاً خارجاً عنها .

فقوله :

وإما أن تقتضى علة هي الآحاد بأسرها ، فتكون معلولة لذاتها ، فإن تلك على الجملة ، والكل شيء واحد .

لذاتها ؟ فإن تلك الجملة والكلُّ شيءٌ واحد.

وأَما الكلُّ ، يمعني كلُّ واحد ، فليس تجب به الجملة.

وإما أن تقتضى علة هى بعض الآحاد ، وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض ، إذا كان كل واحد منها معلولا ؛ لأن علته أولى بذلك .

وإما أن تقتضي علة خارجة عن الآحاد كلها . وهو الباقي .

وأما الكل بمعنى كل واحد ، فليس تجب به الحملة ] .

بيان فساد القسم الأول .

ووجهه : أنكل الآحاد :

إما أن يراد به الجملة .

أو يراد به كل واحد .

والأول: باطل ، لأن نفس الشيء لا تكون علة له .

والثانى : باطل ؛ لأن علة الشيء يجب أن تكون مقتضية له ، ووجود كل واحا. من الآحاد لمسر تمقيض للحملة .

واعلم أن حصول الحملة من أجزالها يكون على ثلاثة أنواع :

أحدها : أن لا يحصل عند اجتماع الأجزاء شيء غير الاجتماع ، كالعشرة الحاصلة من آخادها .

والثالث : أن يحصّل هناك بعد الاجتماع شيء آخر ، هو مبدأ فعل ، أو استعداد ٍ ١٠ ، كالمزاج الحاصل بعد تركب الاستقصات .

والحاصل : في الأول هو شيء فقط .

## الفصل الثالث عشر إشارة

(۱) كلُّ علةِ جُملةٍ هي غيرُ شيءٍ من آحادها ، فهي علة أُوَّلا للآحاد ، ثم للجملة ؛ وإلا فلتكن الآحاد غير محتاجة إليها ، فالجملة إذا تمت بآحادها ، لم تحتج إليها ، بل ربما كان شيء ما ، علة لبعض الآحاد دون بعض ، فلم يكن علة للجملة على الاطلاق »

وقوله :

[ وإما أن تقتضى علمة هي بعض الآحاد . وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض ، إذا كانكل واحد مها معلولا ؛ لأن علته أولى بذلك ] .

هو بيان فساد القسم الثاني .

ومعناه : أن كل وأحد من الحملة ، لما كان معلولا ، فلم يكن بعض الآحاد بالعلية . أولى ؛ لأن كل بعض يفرض علة . فالبعض الذي هو علة ذلك البعض ، أولى هنه بالعلية .

وقوله : [وإما أن تقتضى علة خارجة عن الآحادكلها . وهو الباقى] . معناه ظاهر .

وفساد الأقسام المذكورة ، دل على صحة هذا القسم .

(١) أقول : لما ثبت أن كل جملة معلولات تفرض . فهى محتاجة إلى علة خارجية ، أواد أن يبين أن العلة الحارجية . كانت أوَّلا علة لواحد أواحد من الآحاد .

رفی الثانی هو شیء ، لشیء مع شیء .

وفي الثالث هو شيء ، من شيء مع شيء .

ولما كانت الحملة المفروضة ههنا. من النوع الأول : حكم الشيخ عايها بأن الآحاد، والحملة : والكل : شيء واحد .

# الفصل الرابع عشر إشارة

(١) كل جملة مترتبة من علل ومعلولات على الوِلاء، وفيها على العِلاء، وفيها علم معلولة ، علم معلولة ، علم معلولة ،

وبيِّنها بالحلف ، ففرض: كلُّ واحد من الآحاد غير محتاج إليها ، وازم من ذلك كون الكل غير محتاج إليها ، هذا خلف .

أو بعض ؑ الآحاد غير محتاج إليها ، وذكرأن هذا الفرض ممكن الوقوع بخلاف الأول، إلا أنه يلزم منه أن لا تكون علة الجملة . علة لها على الإطلاق .

### قال الفاضل الشارح:

لا كان امتناع كون بعض الآحاد علة للجملة ، إنما يبين بأن يقال : بعض الآحاد ليس بعلة لجميع الآحاد ؛ لأنه ليس بعلة لنفسه ، ولا لعلله . وكل ما ليس بعلة لجميع الآحاد ، ليس بعلة للجملة .

فأورد هذا الفصل لبيان المقدمة الأخبرة ] .

وأقول: لوكان مراد الشيخ ذلك ، لما قيد علة الجملة فى صدر الفصل بكومها غير شىء من آحادها .

والأشبه : أن مراده بيان أن الممكنات لما افتقرت جملة "إلى علة خارجة، فتلك العاة بحب أن تكون أبضاً علة لآحادها أفراداً كما قدمناه .

 (١) أقول: قد تبين مما مر أن كل جملة مشتملة على عال ومعاولات متوالية ، سواء كانت متناهية أو غير متناهية ، إن لم تشتمل على علة غير معلولة ، احتاجت إلى عاة خارجة عنها .

فذكر ههنا أنها إن اشتملت على علة ، كانت تلك العلة طرفاً لا محالة ، وكانت واجبة غير ممكنة .

## الفصل الخامس عشر إشارة

(۱) كل سلسلة مترتبة من علل ومعلولات كانت متناهية ، أو غير متناهية و فقد ظهر أنها إذا لم يكن فيها إلا معلول ، احتاجت إلى علة خارجة عنها ، لكنها تتصل بها لا محالة طرفا . وظهر أنه إن كان فيها ما ليس بمعلول ، فهو طرف وبهاية . فكل سلسلة تنتهى إلى واجب الوجود بذاته .

(1) أقول: لما فرغ من بيان المقدمات ، ألَّ فَهَا لإنتاج المطاوب.

فذكر أن كل سلسلة مترتبة من علل ومعلولات ، سواء كانت متناهية أو غير هتناهية ، فلا يخلو:

إما أن لا تكون مشتملة على علة غير معلولة .

أو تكون مشتملة عليها .

والقسم الأول: يقتفى احتياجها إلى علة خارجة عنها، هى طرف لها لا محالة، ولا يمكن أن تكون تلك الخارجة أيضاً معلولة؛ لأن الساسلة المفروضة لا تكون ساسلة تامة، والكلام في جملة الساسلة.

والقسم الثاني : يقتفي اشبالها على طرف .

فعلى التقديرين لا بد من طرف ، والطرف واجب كما مر .

فإذن كل سلسلة تنتهي إلى واجب الوجود بذاته ، وهو المطاوب .

وههنا قد تم البرهان الذي أراد الشيخ تقريره .

واعلم أن الدور وإن كان ظاهر الفساد ، لكن على تقدير وجوده ، يلزم منه المطاوب أيضاً ؛ لأنه يشتمل على جملة متناهية ، كل واحد مها معلول .

ولما كان البيان المذكور متناولا له ، لم يفرد الشيخ له قسماً .

الفصل السادس عشر إشارة وف بعض النسخ تنبيسه

(۱) كل أشياء تختلف بأعيانها وتتفق فى أمر مقوِّم لها : فإما أن يكون ما تتفق فيه ، لازماً من لوازم ما تختلف فيه ، فيكون للمختلفات لازم واحد ، وهذا غير منكر .

وإما أن يكون ما تختلف فيه لازمًا لما تتفق فيه ، فيكون الذى يلزم الواحد ، مختلفاً متقابلا وهذا منكر .

( ١ ) أقول : هذه قسمة يحتاج إليها فى بيان توحُّد واجب الوجود .

وَتَقْرِيرِهَا : أَنْ الْأَشْيَاء : قَدْ تَخْتَلْفُ بِالْأَعْيَانَ ؛ كَهَذَا الشَّخْصُ ، وذلك الشَّخْصُ. وقد لا تختلف بالأعيان ، بل :

إما بالاعتبار ،كالعاقل والمعقول .

أو بغير ذلك .

والمختلفة بالأعيان :

قد تتفق فى أمر مقوم ، كزيدوعمرو ، فى الإنسانية .

وقد تتفق في أمر عارض ، كهذا الجوهر ، وذاك العرض ، في الوجود .

فالمختلفة بالأعيان ، المتفقة في أمر مقوم ، تشتمل لا محالة على أمرين قد اجتمعا فيها : أحدها و مداد تمان شد.

أحدهما : ما تختلف فيه .

والثانى : ما تتفق فيه . ----

واجمّاعهما لا يخلو :

إما أن يكون مع امتناع انفكاك من أحد الحانبين .

و إما أن يكون ما تتفق فيه عارضاً عرض لما تختلف فيه . وهذا غير منكر .

وإما أن يكون ما تختلف فيه عارضاً عرض لما تتفق فيه ، وهذا أرضاً غير منكر .

أولا يكون .

والأول : هو اللزوم .

والثانى : هو العروض .

واللزوم لا يخلو:

إما أن يكون من جانب ما يه الاتفاق ، ووجود هذا القسم ليس بمنكر ، وهو كالحيوان اللازم للناطق ، والأعجم ، فى الإنسان وغيره من الحيوانات .

وإما أن يكون من جانب ما بنه الاختلاف ، وهو محال ؛ لامتناع كون الحيوان ناطقاً ، وأعجم معاً .

هذا إذا كأن ما به الاختلاف أشياء كثيرة ، كما فرض في الكتاب.

أما إذا كان شيئاً واحداً ، وكان لازماً للجزء المقوم الذي به يكون الانفاق ، لو جاز التكثر ، كان المركب مهما شخصاً واحداً لا غمر ، فيكون نوعه من شخصه .

وهذا لم يذكر فى الكتاب ؛ لأنه خارج عن القسمة بالاعتبار المذكور فيها .

وأما العروض ؛ فلا يخلو أيضاً :

إما أن يكون ما به الانفاق ، عارضاً ، لما به الاختلاف ، ووجوده أيضاً ليس بمنكر ، وهو كالوجود العارض لهذا الجوهر ، وذلك العرض ، عند إطلاق : هذا الموجود ، وذلك الموجود عليهما ؛ فإن الوجود مقوم لهما من حيث هما موجودان ، وعارض لذاتيهما المختلفين بالكلية .

أو بالعكس ، ووجوده أيضاً ليس بمنكر ؛ وهو كالإنسانية المعروضة لهذا وذاك عند إطلاق هذا الإنسان وذاك الإنسان . عليهما : فإن الإنسانية مقوة لهما : وهي معروضة لما اختلفا فيه من الشخصية .

وما في الكتاب غني عن التطبيق.

## الفصل السابع عشر إشارة

## (١) قد يجوز أن تكون ماهية الشيء سبباً لصفة من صفاته.

(١) أقول: هذه مقدمة أخرى لمسألة التوحيد.

ومثال : كون ماهية الشيء سبباً لصفة من صفاته، كون الاثنينية سبباً لزوجية الاثنين.

ومثال : كون صفة ما ، هي الفصل ، سبباً لصفة أخرى ،هي الخاصة ، كون الناطقية سبباً للمتعجبية .

ومثال : كون صفة ١٠ ، هي الخاصة ، سببًا لصفة أخرى ، هي خاصة أخرى ، كون المتعجبية سببًا للضاحكية .

ومثال : كون صفة ما ، هي العرض ، سبباً لصفة أخرى مثلها ، كون انصاف الجسم باللون سبباً لكونه مرثباً .

والفرق: بين الوجود وبين سائر الصفات ههنا ، أن سائر الصفات إنما يوجد بسبب الماهَيّة ، والماهية توجد بسبب الوجود ، ولذلك جاز صدور سائر الصفات من الماهية ، وصدور بعضها من بعض ، ولم يجز صدور الوجود من شيء منها .

والفاضل الشارح : قد اضطرب فى هذا الموضع اضطراباً ظن بسببه أن عقول العقلاء ، وأفهام الحكماء بأسرها ، مضطربة ، وذلك لأنه استدل على أن الوجود لا يقع على الموجودات بالاشتراك اللفظى ، بدلائل كثيرة استفادها مهم، وحكم بعد ذلك بأن الوجود شىء واحد فى الجميع على السواء ، حتى صرح بأن وجود الواجب مساو لوجود الممكنات، تعالى عن ذلك .

ثم إنه لما رأى وجود الممكنات أمراً عارضاً لماهياتها، وكان قد حكم بأن وجود الواجب مساو لرجود الممكنات، حكم بأن وجود الواجب أيضاً عارض لماهيته، فماهيته غير وجوده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

وظن أنه إن لم يجعل وجود الواجب عارضاً لماهينه ، لزمه :

إماكون ذلك الوجود مساوياً للوجودات المعلولة .

وإما وقوع الوجود على وجود الواجب ، و وجود غيره بالاشتراك اللفظي .

# وأن تكون صفة له ، سبباً لصفة أخرى ، مثل الفصل للخاصة.

ومنشأ هذا الغلط هو الجهل بمعنى الوقوع بالتشكيك؛ فإن الوقوع بالتشكيك على أشياء محتلفة ، إنما يقع عليها لا بالاشتراك اللفظى. وقوع «العين » على مفهوماً » ، بل بمعنى واحد فى الجميع ، ولكن لا على السواء وقوع الإنسان على أشخاصه ، بل على الاختلاف :

إما بالتقدم والتأخر ، وقوع المتصل ؛ على المقدار ، وعلى الجسم ذى المقدار .

و إما بالأولوية وعدمها ، وقوع الواحدعلىما لا ينقسم أصلا، وعلى ما ينقسم بوجه آخر غير الذى هو به واحد .

وإما بالشدة والضعف ، وقوع الأبيض على الثلج والعاج .

والوجود جامع لحميع هذه الاختلافات ؛ فإنه يقع :

على اأداة ومعلولها ، بالتقدم والتأخر .

وعلى الجوهر والعرض ، بالأولوية وعدمها .

وعلى القار وغير القار ، كالسواد والحركة ، بالشدة والضعف .

بل على الواجب والممكن ، بالوجوه الثلاثة .

والمعنى الواحد المقول على أشياء مختلفة ، لا على السواء ، يمتنع أن يكون ماهية ، أو جزء ماهية ، لتلك الأشياء ؛ لأن الماهية لا تختلف ، ولا جز ؤها .

بل إنما يكون عارضاً خارجيًا ، لازماً ، أو مفارقاً ، مثلا كالبياض المقول على بياض الثلج ، وعلى بياض العاج ، لا على السواء .

فهو ليس بماهية ، ولا جزء ماهية لهما ، بل هو أمر لازم لهما من خارج : وذلك لأن بين طرفي التضاد الواقع في الألوان ، أنواعاً من الألوان ، لا نهاية لها بالقوة ، ولا أسامى لها بالتفصيل ، يقع على كل جملة منها اسم واحد . بمعنى واحد ، كالبياض ، والحمرة ، والسواد ، بالتشكيك ؛ ويكون ذلك المعنى لازماً لتلك الجملة غير مقوم .

فكذلك الوجود فى وقوعه على وجود الواجب ، وعلى وجود الممكنات المحتلفة بالهوبات التي لا أسماء لها بالتفصيل ، لا أقول : على ماهيات الممكنات ، بل على وجودات تلك الماهيات ، أعنى أنه أيضاً يقع عليها ، وقوع لازم خارجى غير مقوم .

## ولكن لا يجوز أن تكون الصفة التي هي الوجودللشيء ، إنما هي

و إذا تقرر هذا فقد انحلت إشكالات هذا الفاضل بأسرها ؛ وذلك لأن الوجود بقع على ما تحته يمعنى واحد ، كما ذهب إليه الحكماء ، ولا يلزم من ذلك تساوى مازوماته ، الى همى وجود الواجب ، ووجود الممكنات ، فى الحقيقة ؛ لأن مختلفات الحقيقة قد تشترك فى لازم واحد .

وأنا أورد ههنا شبهه مفصلة ، وأشير إلى وجود انحلالها .

أقول : فمن شبه التي زعم أنه أبطل بها قول الحكماء :

[ أن أنية الواجب هي ماهيته ] :

قولُه [ لما ثبت أن الوجود مشترك ، فهو من حيث هو وجود يقتفى : إما عروض الماهية .

أولا عروضها .

أولا يتمتضى شيئاً ونهما .

والأول والثاني يقتضيان تساوى الواجب والممكن :

في العروض واللاعروض .

والنالث يقتضى احتياجهما معاً إلى سبب منفصل يجعل وجود أحدهما غير عارض ، ووجود الآخر عارضًا ] .

والحواب : ما عرفته مما در . واعتبر النور المشترك الواقع على الأنوار ، لا بالتساوى ، مع أن نور الشمس يقتضي إبصار الأعشى ، نجلاف سائر الأنوار .

وذلك لاختلاف ملزومات النور والحرارة، بالماهية .

وأيضاً لوكان الوجود متساوياً . على ما ظنه ، لكان المحتاج إلى سبب يقتضى المعروض ، هو الممكن ، أما الواجب فلا يكون محتاجاً ؛ لأن عدم العروض لا يحوج إلى وجود سبب ، بل يكنى فيه عدم سبب العروض .

على أن الحق ما ذكرناه أولا ؟

ومنها قوله :

1 اتفقت الحكماء على أن عقول البشر لا ندرك حقيقة الإله تعالى ، وعلى

# بسبب ماهيته التي ليست هي الوجود ، أو بسبب صفة أخرى ؟

أَنْهَا تَدُوكُ وَجُودُهُ ، وَكَيْفُ لَا ، وَالْوَجُودُ عَنْدُهُمْ أُوَّلُيُّ التَّصُورُ ؟

فذلك يقتضى تغاير حقيقته ووجوده ؛ لأن دليلهم الذى عايه يعولون ، وبه يصولون ، قولُهُم : إنا نعقل ماهية المثلث ، مع الشك في وجوده ، والمعلوم

مغاير لما ليس بمعلوم .

فههنا وجوده تعالى معلوم ، وحقيقته غير معلومة ، فوجوده مغاير لحقيقته ، وإلا فما الفرق ؟ ٢ ٠

والجواب : أن الحقيقة التي لا تدركها العقول ، هي وجوده الحاص ، المخالف لسائر الوجودات بالهوية ، الذي هو المبدأ الأول للكل .

والوجود الذى تدرّكه هو الوجود المطلق ، الذى هو لازم لذلك الوجود ، ولسائر الوجودات ، وهو أوّلي ً التصور ، وإدراك اللازم لا يقتضى إدراك الملزوم بالحقيقة ، وإلا لوجب من إدراك الوجود ، إدراك جميم الوجودات الخاصة .

وكون حقيقته تعالى غير مدركة ، وكون الوجود مدركاً ، يقتضى مغايرة حقيقته تعالى اللوجود المطلق المدرّك ، لا لوجوده الحاص .

#### ومنها قوله :

[ لو لم تكن حقيقة الواجب إلا مجرد الوجود مع القيود السلبية التي لاملخل لها في علية وجود الممكنات ــ فإن العدم لا يكون علة الوجود ، ولا جزءاً منها ، لكانت علة الممكنات هي الوجود المساوى لوجود الممكنات ] .

والحواب : أن حقيقة الواجب ليست هي الوجود العام ، بل هي مجرد وجوده الخاص يه ، المخالف لسائر الوجودات بقيامه بالذات .

#### ومنها قوله :

[ إنهم اتفقوا على أن الطبيعة النوعية ، يصح على كل فرد مها ، ما يصح على سائر أفرادها ، كما ذكروا في إثبات هيولى الأفلاك ، وفي إبطال مذهب ديمقراطيس في الجزء الذي لا يتجزأ، وفي وجوب كون الأبعاد الجسهائية في مادة .
الاشارات والتبهات

# لأن السبب متقدم في الوجود ، ولا متقدم بالوجود قبل الوجود.

وإذا ثبت ذلك ، فالوجود طبيعة نوعية لا يجوز أن تختلف مقتضياتها ، أعنى العروض للماهية واللاعروض ] .

والجواب : أن الوجود ليس طبيعة نوعية : لأن الطبيعة النوعية تكون في الأشخاص على السواء ، وتقع عليها بالتواطؤ .

والوجود ليس كذلك .

ثم إنه اعترض على قول الشيخ في هذا الفصل .

[ لوكانت الماهية مقتضية لوجودها ، لكانت متقدمة بالوجم، على الوجمد] . يأن قال :

[ لا معنى لنقدم العلم بالموجود ، إلا تأثيرها ، وحيناند يكون التالى فى المنصلة المذكورة ، إعادة للمقدم بعبارة أخرى] .

والحواب : أنا نعلم بالخرورة أن تأثير العلة مشروط بتقدمها فى الوجود ، والشىء لا يكون مشروطاً بنفسه .

وأيضاً ، أن التقدم هو التأثير ، لكن الماهية لا يتصور أن نؤثر إلا إذا كانت في الأعيان ، وحينتذ يكون كوبها في الأعيان ـ أعنى وجودها ــ شرطاً في صدور وجودها ــ أعنى كوبها في الأعيان ــ عنها . . . هذا خلف .

ثم قال :

[ وكما كانت الماهية قابلة للوجود ، مع أنها غير متقدمة بالمجود عليه ، كذلك تكون فاعلة له من غير تقدم بالوجود] .

والجواب : أن كلامه هذا مبنى على تصوره أن للماهية ثبوناً فى الحارج، دون وجودها، من الوجود يحل فيها ، وهو فاسد ؛ لأن كون الماهية هو وجودها ، والماهية لا تتجرد عن الوجود إلا فى العقل ، لا بأن تكون فى العقل منفكة عن الوجود ؛ فإن الكون فى العقل من شأنا يضاً وجود عقلى ، كما أن الكون فى الحارج وجود خارجى ؛ بل بأن العقل من شأنا أن يلاحظها وحدها ، من غير ملاحظة الوجود ، وعدم اعتبار الشيء ليس اعتباراً لعدمه . فإذن انصاف الماهية بالوجود ، أمر عقلى ، ليس كانصاف الجسم بالبياض ، فإن

الماهية ليس لها وجود منفرد ، ولعارضها المسمى بالوجود ، وجود آخر ، حتى بجتمعا اجهاع القابل والمقبول ، بل الماهية إذا كانت ، فكومها هو وجودها .

والحاصل : أن الماهية إنما تكون قابلة للوجود عند وجودها فى العقل فقط ، ولا يمكن أن تكون فاعلة لصفة خارجية عند وجودها فى العقل فقط .

#### م قال :

[ذكر الشيخ فى هذا الفصل أن الماهية تكون علة لصفتها ، وذلك يقتضى كوبها مؤثرة من غير اقترائها بالوجود ؛ لأنها لو اقترنت به ، لم تكن وحدها علة ، بل مع الوجود ، ولا يلزم من ذلك كوبها معدومة ، بل إنما تكون مؤثرة من حيث هي هي ، لا من حيث هي موجودة ، أو معدومة ] .

والجواب : أن عدم اعتبار الوجود مع الماهية ، عند اقتضائها صفة ، لا يقتضى انفكاكها عن الوجود حال الاقتضاء ، فإن انفكاكها عن الهجود وهي هي ، محال ، فضلا عن أن تكون مؤثرة .

فإذن لا يتصور كونها مؤثرة في الوجود الذي لا تنفك آلة التأثير عنه ، فهذا بيان فساد الرأى الذي ذهب إليه هذا الفاضل .

وهذه المباحث وإن كانت مؤدية للى الإطناب ، غير متعلقة بمتن الكتاب فى هذا الموضع ، لكن لما طال كلام هذا الرجل فى هذه المسألة التى هى أعظم المسائل الإلهية شأناً فى هذا الكتاب ، وفى سائر كتبه ، كان التنبيه على مزال أقدامه واجباً ؛ لثلا يفسد عقائد المبتدئين باقتفاء أثره .

# الفصل الثامن عشر إشبارة

# (١) واجبُ الوجود المُتَعَيِّنُ :

إِن كَانَ تَعْيِنُهُ ذَلِكَ لأَنْهُ وَاجِبُ الوجودُ ، فَلا وَاجِبُ وَجُودُغَيْرُهُ .

وإن لم يكن تعينه لذلك ، بل لأمر آخر ، فهو معلول .

(١) أقول : هذا الفصل يشتمل على تقرير البرهان على توحيد واجب الوجود .

وتقريره : أن واجب الرجود ما لم يتعين لم يكن علة لغيره ؛ لأن الشيء غير المتعين لا يوجد فى الحارج ، وما لا يوجد فى الحارج يمتنع أن يكون موجداً لغيره .

ثم إن تَعَ يَثْنَهُ ' :

إما أن يكون لكونه هو واجب الوجود لا غير .

أو لا يكون لذلك ، بل يكون لأمر غير كونه واجب الوجود .

أما القسم الأول : فيقتضى أن لا يكون واجبُ الوجود غير ذلك المتعين ، وهو المطلوب ، وإليه أشار الشيخ بقوله :

[ إن كان تعينه ذلك ؛ لأنه واجب الوجود فلا واجب وجود غيره] .

وأما القسم الثانى : فيقتضى أن يكون واجب الوجود المتعين معلولا لغيره ؛ لأن معنى واجب الوجود لا يخلو من أن يكون :

إما لازماً لتعينه .

أو عارضاً له .

أو معروضاً له .

أو ملزوماً له .

وهذه هى الأقسام الأربعة المذكورة ، ُوكلها محال ، وإلى هذا القسم أشار بقوله : [ وإن لم يكن تعينه لذلك بل لأمر آخر ، فهو معلول] . لأَنه إِن كان وجود واجب الوجوب لازماً لتعينه ، كان الوجود لازماً لماهمة غيره ، أو صفةً ، وذلك محال .

م مرع في تفصيل الأقسام فبيس أن القسم الأول ــ وهو أن يكون معنى واجب الوجود لازماً لتعهذه المعلول لغيره ــ محال ؛ لأن التعين :

إما أن يكون ماهية .

أو صفة للماهية .

وعلى التقديرين يلزم من كون الوجود الواجب لازماً له ، كون الوجود بسبب الماهية ، أو بسبب صفة أخرى لها .

وقد تقرر بطلان ذلك في الفصل المتقدم.

وذلك معنى قوله :

[ . . . لأنه إن كان واجب الوجود لازماً لتعينه ، كان الوجود لازماً لماهية غيره ،
 أو صفة ، وذلك محال] .

واعلم : أنا قد بيُّنا أن الازوم لا يتحقق :

إلا إذا كان الملزوم ، أو جزء منه ، علة أو معلولا مساوياً اللاَّزم أو لجزء منه . أو كانا معلولي علة واحدة .

وعلى تقدير كون الوجود الواجب لازماً للتعين لا يمكن أن يكون علة له ، وإلا عاد القسم الأول .

وعلى التقديرين الأخيرين يكون معلولا وهو محال .

ثم إنه بين أن القسم الثانى — وهو أن يكون الرجود الواجب عارضاً لتعيته المعلول لغيره — أولى بأن يكون محالا ؛ لأن عروض ذلك الوجود للتعين يقتضى الافتقار إلى سبب يقتضى العروض ، والتعين معلول أيضاً لغيره ، فإذن يتضاعف الافتقار إلى الغير ، وذلك معنى قوله : [ . . . وإن كان عارضاً ، فهو أولى بأن يكون لعلة] .

ثم أشار إلى القسم الثالث ــ وهو أن يكون التعين المعلول للغير عارضاً للوجود الواجب ــ [ وإنكان ما يتعين به عارضاً لذلك] . وإن كان عارضاً ، فهو أولى بأن يكون لعلة . وإن كان ما يتعن به عارضاً لذا ، فهو لعلة .

وبيَّن أن هذا القسم أيضاً محال ؛ لأنه يقتضى كون الواجب الوجود المتعين معلولا لما جعله متعيناً بذلك التعين ، وإليه أشار بقوله : [ . . . فهو لعلة] .

ثم أكد بيان استحالته بمعنى آخر ، وهو أن التعبن لا يمكن أن يكون عارضاً للوجود الواجب من حيث هو طبيعة عامة .

فإذن يكون عارضاً له من حيث هو طبيعة غير عامة ؛ وحينئذ لا يخلو :

إما أن يكون تخصيص تلك الطبيعة المعروضة للتعين ، بعين ذلك التعين العارض لها . أو يكون بسبب تعين آخر خصصها أولا ، ثم عرض لها التعين الأ-ل بعد تخصصها .

وهذا قسمان :

القسم الأول: أن التعين المعلول قد عرض للوجود الواجب، من حيث هو طبيعة لا خاصة ولا عامة بذاتها ، ثم إنها قد تخصصت طبيعة خاصة بعين ذلك التعين المعاول ، وهو محال ؛ لأنه يقتضى أن يكون الوجود الواجب المتخصص معلولا لعلة ذلك التعين ؛ وإليه أشار بقوله :

 [ . . . فإن كان ذلك وما يتعين به ماهية واحدة ، فتلك العلة علة لخصوصية ما لذاته بجب وجوده ، وهذا محال ] .

ولفظة : [ ذلك ] .

إشارة إلى ما تعين به المذكور قبله .

وتقدير الكلام هكذا:

[ فإن كان ما يتعين به الوجود الواجب ، وما تتعين به الماهية الخاصة المروضة لذلك التعين ، واحداً ؛ فتلك العلة – أى علة التعين به المذكور – علة لحصوصية الوجود الواجب ] .

والقسم الثانى : أن يكون التعين المعلول ، قد عرض للوجود الواجب من حيث هو طبيعة خاصة ، بعد أن تخصصت بتعين آخر سابق ، وهو محال ، لأن الكلام في ذلك فإن كان ذلك وما يتعين به ماهية واحدة ، فتلك العلة علة لخصوصية ما لذاته يجب وجوده . وهذا محال .

التعين ، كالكلام في التعين المعلول المذكور ، وإلى ذلك أشار بقوله :

[ وإن كان عروضه بعد تعين أول سابق ، فكلامنا في ذلك السابق].

وبقى من الأقسام الأربعة قسم واحد ، وهو أن يكون التعين المذكور لازماً للوجود الواجب ، مع كونه معلولا لمغيره ، وهو أيضاً محال ؛ لأنه يقتضى كون واجب الوجود واحداً معلولا للغير ، وإليه أشار بقوله :

[ وباقى الأقسام محال ] .

ولما تبين استحالة الأقسام الأربعة بأسرها تبين استحالة القسم الثانى المنقسم إلى هذه الأربعة من القسمين الأولين .

فتعين صحة القسم الأول منهما ، وهو كون واجب الوجود واحداً ، وهو المطلوب .

والفاضل الشارح : جعل قوله :

[ واجب الوجود المتعين . . . إلى قوله : فلا واجب وجود غيره ] .

أحد الأقسام الأربعة ، وهو كون التعين لازماً اواجب الوجود .

وقوله : [ و إن لم يكن تعينه لذلك ، بل لأمر آخر ، فهو معلول ] .

قسماً ثانياً منهما ، وهو كون التعين عارضاً له . وأورد قوله : [ لأنه إن كان واجب الوجود لازماً لتعينه ]

هكذا [ و إن كان واجب الوجود لازماً لتعينه] .

وجعل ذلك إلى قوله: 1 . . . أو صفة ، وذلك محال ٢ .

وجعل دلات إلى موله . قسماً ثالثاً ، وهو كون واجب الوجود لازماً للتعين .

وقوله: [ . . . و إن كان عارضاً ، فهو أولى بأن بكون لعلة ٢ .

رابع الأقسام ، وهو كونه عارضاً للتعين .

قال : [ وعند هذا قد تم فساد الأقسام الثلاثة الأخيرة ، وبه صح القسم الأول ، وتم الدليل ] . وإن كان عروضه بعد تُعَيُّن أول سابق ، فكلامنا في ذلك السابق .

نم جعل قوله :

[ وإن كان ما تعن به عارضاً لذلك . . . إلى قوله :

فكلامنا في ذلك السابق. .

تكراراً للقسم الثاني ، مع مزيد بيان لبطلانه .

[ وباق الأقسام محال] . ولم يبق هناك قسم يحمل عليه قوله :

ولا اشتباه أن ما ذكرناه أشد انطباقاً على من كلامه ، والله أعلم بالصواب .

والفاضل الشارح: ذكر أيضاً أن هذه الحجة مبتنية على كون كل واحد من: وجوب الوجود .

والتعين .

أمراً ثبوتيبًا ، حتى يصح عليهما التلازم والتعارض .

ولوكان أحدهما ، أوكلاهما ، سلبيًّا ، لما صح ذلك ، فسقط أصل الدليل .

ثم أطنب الكلام في الاحتجاج على كوبهما سلبيين ، بحجج عنادية ؛ وفي إبطال استدلالات أوردها على إثباتهماكذلك.

والحق أن الوجوب ، والإمكان ، والامتناع ، أوصاف اعتبارية عقلية ، حكمها في الثبوت والانتفاء واحد ، والاشتغال بذلك ههنا ، ليس بنافع ولا ضار ؛ لأن الشيخ لم يتكلم في وجوب الوجود ، بل تكلم في واجب الوجود ، الذي لا يمكن أن يقال : إنه سلبي .

وأما التعبن فلا شك في أن الطبيعة الواحدة لا يمكن أن تتكثر بنفسها ، من حيث هي واحدة ، بل بجب إذا تكثرت ، أن تتكثر بأمر منضاف إلها .

وسيجيء بيان تكثرها في الفصل الذي يل هذا الفصل.

وقول الفاضل الشارح:

[التعينات لو كانت ثبوتية ، لاشتركت في كونها تعيناً ، واختلفت بتعينات أخرى غيرها ٦.

ليس بشيء؛ لأن تعينات الأشخاص، من حيث تعلقها بالمتعينات لا تشترك في

# وباتى الأُقسام محال.

شيء ، ومن جيث تشترك في شيء فليست بتعينات .

وقوله :

[ انضهام التعين إلى طبيعة ما ، يحتاج إلى كون تلك الطبيعة متعينة بتعين آخر]. ليس بشيء أيضاً ؛ لأن الطبائم تتعين :

بالقصول ، كالأنواع المركبة من الأجناس والقصول .

أو بأنفسها ، كالأنواع البسيطة .

ثم هي من حيث كوبها طبيعة ، تصلح :

م عي من عبد عرب مبيد مسم

ولأن تكون خاصة شخصية .

فكما ــ بانضياف معنى العموم إلبها ــ تصير عامة ، كذلك ــ بانضياف التعينات إليها ــ تصير أشخاصاً ، ولا تحتاج إلى تعين آخر .

ولوكان التعين بالعرض أمراً سلبياً ، لما كان عدم الشيء ، مطلقاً ؛ كماظنه هذا الفاضل ، بل كان أمراً عدمياً ، وأمثال هذه الأعدام لا تصلح لأن تصير فصولا ، فضلاً عن أن تكون عوارض .

والكلام فى تحقق هذه الأمور وأمثالها يستدعى طولا ، لا يليق أن يورد فى أثناء ما لا يتعلق بها على طريق الحشو .

وأما قوله :

[ الواجب يساوى الممكنات فى الوجود ويباينها بعين ، فتركب ماهيته ] ٥ فليس أيضاً بشىء ؛ لأن الوجود غير العارض للماهية ، يباين الوجود العارض للماهيات ، باللا عروض الذى لا يلزم من تقييد الوجود به تركبه إلا فى العبارة ، على أن الوجود ليس طبيعة نوعية يصير أشخاصاً بتعينات زائدة عليه ، كما ظنه .

## الفصل التاسع عشر فائدة

(١) عُلِمَ من هذا :

أن الأشياء التي لها حد نوعي واحد فإنما تختلف بعلل أخرى. وأنه إذا لم يكن مع الواحد منها القوة القابلة لتأثير العلل ، وهي المادة ، لم يتعين إلا أن يكون في طبيعة من حق نوعها أن يوجد شخصاً واحدا .

(١) أقول: قد تبين مما ذكر في الفصل المتقدم:

أن الطبيعة الواحدة التي لها حد نوعي واحد ، إذا لم يكن تعينها لازماً لنهعيتها ، كان تعدد أشخاصها بسبب علل مغايرة لها .

وإذا لم يكن مع كل واحد من الأشخاص قوة قابلة لتأثير تلك العالى ، لم يتعين ذلك الشخص .

والقوة القابلة لتأثير العلة ، إنما تكون للمادة أو بسببها .

فإذن ما لم تكن تلك الطبيعة مادية ، لم تتعدد بالأشخاص ، أما إذاكان تعينها لازماً لنوعها ،كان من حق نوعها أن يوجد شخصاً واحداً ، ولم يتعدد بالأشخاص .

وإذ حصلت هذه الفائدة الكلية مما ذكره بالعرض ، نبه عليها .

وأفاد الفاضل الشارح:

أن هذه الفائدة تشتمل على حجة خاصة على أن :

[ واجب الوجود يستحيل أن يكون نوعاً لأشخاص ] .

وبيانه :

[ أن الحججة المذكورة فىالفصل المتقدمــوهى ان التعبن إذا كان عارضاً للمعنى المشترك ، افتقر الشخص المتعبن إلى علة منفصلة ـــكانت عامة شاءلمة للأجناس والأنواع . وأما إذا كان يمكن في طبيعة نوعِها أن تحمل على كثيرين ، فَتَعَيِّنُ كُلِّ واحد بعلة ، فلا يكون سوادان ولا بياضان في نفس الأمر ، إذا كان لا اختلاف بينهما في الموضع وما يجرى مجراه .

وأما اعتراضه بأن :

علة تكثر الأشياء المهائلة ، لو كانت هي تكثر وَحَالُها ، لكانت المحال المتكثرة المهائلة عتاجة إلى محال أخر وتسلسل .

فالحواب عنه : أن الشيء الذي لا يكون بذاته قابلاً للتكثر ، يحتاج في أن يتكثر إلى شيء يقبل التكثر لذاته ، وهو المادة .

وأما الذي يقبل النكثر لذاته ــ أعنى المادة ــ فهو لا يحتاج فى أنْ يتكثر إلى قابل آخر ، بل إنما يحتاج إلى فاعل يكثره فقط .

واعلم أن هذا الحكم ليس على كل أشياء مبّاثلة كيف اتفق ؛ فإن المبّائلات بأمر عارض ، إنما تتكثر بماهياتها ، ولا على كل أشياء مبّائلة فى أمر ذاتى ، فإن المبّائلات بالجنس إنما تتكثر بفصولها .

بل هو خاص بمماثلات نوعية محصلة من شأنها أن توجد فى الحارج غير مختلفة الا بالموارض ؛ ولما لم يكن الوجود كذلك ، فقد سقط النقض الذى أورده الفاضل الشارح:

بأن الوجود يتكثر فى الواجب والممكن من غير مادة .

ثم إذا تبين ههنا أن النوع المتكثر بالتعين العارض يجب أن يكون ماديًّا .

فإن أضيف إلى ذلك أن واجب الوجود ليس بمادى .

نتج أن واجب الوجود ليس نوعاً يشترك فيه أشخاص ] .

## الفصل العشرون تذنيب

(١) قد حصل من هذا:

أن واجب الوجود واحد ، بحسب تعين ذاته . وأن واجب الوجود لا يقال على كثرة أصلا .

# الفصل الحادى والعشرون إشارة

[11] لو التأم ذات واجب الوجود من شيئين ، أو أشياء تجتمع ، لوجب بها ، ولكان الواحدُ منها ، أو كُلُّ واحد منها ، قبل واجب الوجود ، ومقوِّمًا لواجب الوجود .

(١) أقول: هذه نتيجة لما مضى ، وأفاد بقوله ؛ [ بحسب تعبن ذاته ] .

أن التعين ليس زائداً على ذاته ؛ فإن التعين إنما يكون زائداً ، عند كون الذات ، مُواة على كثرة .

[ ١] أقول : يريد نفي التركيب والانقسام عن واجب الوجود على وجه كلي ، وسيفصل ذلك في الفصول التالية لهذا الفصل .

#### والتركيب :

قد يكون من أجزاء تتقدم المركب ، كالعناصر للمركبات .

وقد يكون من جزء أصل ، يتقدم المركب ، كخشب السرير ، وجزء آخر بلحقه ، فيحصل المركب مع لحوقه ، كصورة السرير ، ولا يكون وجود الجزء اللاحق متقدهاً على وجود السرير .

# فواجب الوجود لا ينقسم في المعنى ولا في الكم ٠

والانقسام:

قد يكون بحسب الكمية ، كما للمتصل إلى أجزاته المتشابهة .

وقد يكون بحسب المعنى ، كما للجسم إلى الحيول والصورة .

وقد يكون محسب الماهية ، كما لانوع إلى الحنس والفصل.

وكل واحد من التركب والانقسام ، يقتضى أن تكون ذات الشيء المركب أو المنقسم ، إنما تجب بما هو جزء لها ، مما ليس هو بها ، فإن الجزء ليس هو بالكل .

وتقرير ما في هذا الكتاب :

أن ذات واجب الوجود ، لو التأم من شيئين أو أشياء ، ليس ولا واحد مهما بواجب الوجود ، ثم حصل مها واجب الوجود ، كالمركب من العناصر البسيطة .

أو كان واجب الوجود ذا ماهية أخرى غير الوجود الواجب ، انصفت تلك الماهية بوجوب الوجود ، فصارت واجب الوجود ، كالإنسان المتصف بالوحدة ، الصائر بذلك واحداً .

كان الواحدُ من أجزائه \_ يعنى الماهية المذكورة \_ أو كلُّ واحد مها \_ كالشيئين أو الأشياء المذكورة \_ قبل واجب الوجود ، مقوماً له .

هذا خلف .

فواجب الوجود لا ينقسم:

في المعنى ، إلى ماهية وواجب وجود ، مثلاً .

ولا في الكم ، إني أجزاء متشابهة .

قال الفاضل الشارح:

[ الجسم المركب من الهيولى والصورة ، لا يتقلمه أحد جزئيه ، وهو الهيولى ؛ لأن الهيولى شيء بالقوة ، ومنى حصلت بالفعلى، فهى الجسم ، والذلك قال الشيخ :

[ ولكان الواحد من الأجزاء ، أو كل واحد منها ، متقدماً ] .

# الفصل الثانى والعشرون إشارة

(۱) كل ما لا يدخل الوجودفي مفهوم ذاته ، على ما اعتبرناه قبل ، فالوجود غير مقوم له في ماهيته .

ولا يجوز أن يكون لازماً لذاته : على ما بان .

فبقى أن يكون عن غيره -

أقول : الهيول في الكائنات الفاسدة تتقدم بالزمان على الجسم ، فضلاً عن الذات ، . فحمـُل ذلك الجزء على ما هو كالصورة ، أولى .

#### وقال :

[ إن قيل : لعل الماهية المركبة ، وإن كانت ممكنة ؛ للافتقار إلى أجزائها ، لكنها واجبة الوجود ؛ للاستغناء عن السبب الخارجى ؛ وذلك بأن تكون أجزاؤها واجبة ] .

أجبنا بأن الواجب من أجزاء ذلك المركب يمتنع أن يكون إلا واحداً ، لما مر ، والباق يكون معلولاً له ، وذلك الجزء يكون غير مركب .

#### قال :

[ فظهر من ذلك أن هذه المسألة مبنية على مسألة التوحيد ، ولذلك أجرها الشيخ عنها ] .

وأقول : المطلوب هناك كون المركب ممكناً فى ذانه ، وهو ليس بمتعاق بمسألة النوحيد والقول بأنه مبنى عليه لا يخلو من تعسف ما ، وذلك ظاهر .

(١) أقول الداخل في مفهوم ذات الشيء :

إما جزء ماهيته بالقياس إلى ماهيته .

وإما تمام ماهيته بالقياس إلى أشخاصها .

على ما اعتبرناه في المنطق .

## الفصل الثالث والعشرون تشبيه

(١) كل متعلق الوجود بالجسم المحسوس ، يجب به ، الانذاته .

وكل ما لبس بداخل في مفهوم ذات الشيء فليس بمقوم له في ماهيته ، بل عارض من خارج .

وكل ما لا يدخل الوجود فى مفهوم ذاته ــ بأن يكون جزء ماهيته ، أو تمام ماهيته ــ فالوجود غير مقوم له فى ماهيته ، بل هو عارض له .

ولا يجوز أن يكون معلولاً لذاته على ما بان في قولنا :

[ الوجود لا يكون بسبب الماهية ] :

فإذن وجوده من غيره .

والمقصود : أن الوجود داخل فى مفهوم ذات واجب الوجود ، لا الوجود المشترك الذى لا يوجد إلا فى العقل ، بل الوجود الخاص الذى هو المبدأ الأول لحميم الموجودات .

وإذ ليس له جزء ، فهو نفس ذاته ، وهو المراد من قولهم :

[ ماهيته هي أنيته ] .

(١) أقول: الحسم المحسوس هو الأجسام النوعية ، ومتعلق الرجود به ينقسم :
 إلى ما يتعلق وجوده به فقط ، وهو معلولاته ، أعنى كمالانه الثانية .

والى ما يتعلق وجوده به و بغيره ، وهو سائر الأعراض الجسمانية .

والأول بجب بالجسم المحسوس فقط.

والثانى يجب به و بغيره ، لكن يصدق عليه أن يقال : يجب به ؛ لأنه لا ينافى قولنا : وبجب أيضاً بغيره .

والمقصود أن الأعراض الحسمانية كلها ممكنة بذاتها ، واجبة بغيرها .

(٢) وكل جسم محسوس ، فهو متكثر :

بالقسمة الكمية .

وبالقسمة المعنوية إلى هيولي وصورة .

(٣) وأيضاً كل جسم محسوس فستجد جسما آخر من نوعه ، أو من غير نوعه إلا باعتبار جسميته .

(٤) وكل جسم محسوسٌ ، وكل متعلق به معلولٌ .

(٢) أقول: المقصود بيان أن كل جسم ممكن ".

وكبرى القياس قوله:

[ فواجّب الوجود لا ينقسم في المعنى ، ولا في الكم ] .

کما سبق .

(٣) أقول: وهذا برهان آخر على أن كل جسم ممكن .

وبيانه : أن كل جسم نوعى فستجد جسماً آخر من نوعه ، إن كان ذلك الجسم عنصريـاً ، أو من غير نوعه ؛ إن كان فلكيـا نوعه فى شخصه .

هذا إذا أخذت الجسم جنساً .

أما إذا أحدته نوعاً محصلاً على ما مرت الإشارة إليه ، فستجد لكل جسم على الإطلاق جسماً آخر من نوعه .

فعنى لفظة ﴿ إِلَّا ﴾ من قوله :

[ ] لا باعتبارجسميته ] .

ناقض لمعنى النفي في قوله : [أو من غير نوعه].

وتقدير الكلام :

[ ان کل جسم نوعی ، فستجد جسماً آخر من نوعه ذلك ، أو من نوعه باعتبار جسمیته ] .

وهذه القضية صغرى البرهان ، وكبراه ما مر ، وهي أن :

كل ما تجد مشاكلاً له من نوعه، فهو معلول.

(٤) أقول : هو الحاصل من الفصل ، ويتبين منه أن الواجب ليس يجسم ،
 ولا متعلق به .

# الفصل الرابع والعشرون إشارة

(١) واجب الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء في ماهية ذلك الشيء ؟ لأن كل ماهية لما سواه ، مقتضية لإمكان الوجود .

وأما الوجود فليس بماهية لشيء ، ولا جزء من ماهية شيء ؛ أعنى الأشياء التي لها ماهية ، لا يدخل الوجود في مفهومها ، بل هوطارئ عليها .

فواجب الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء في معنى جنسي ،

(١) أقول : يريد نفى التركيب بحسب الماهية عن الواجب ، فبيَّن . أولاً ، أنه لا يشارك شيئاً فى ماهيته ؛ لأن ماهية ما سواه ليست الوجود الواجب ، بل إنما تقتضى إمكان الوجود فقط ؛ وحقيقة الواجب هى الوجود الواجب .

ثم احترز عن أن يُنقض حكمتُه هذا بالوحود فيقال:

إن الواجب من حيث هو وجود واجب ، يشارك الوجود الممكن في الوجود .

فقال :

[ وأما الوجود فليس بماهية شيء ، ولا جزم من ماهية شيء ، بل هو طارئ على الأشباء التي لها ماهية غير الوجود ] .

وذلك لأن وجود الأشياء هوكونها فى الخارج ، فهو أمر عارض لها من حيث هى معقولة بوجه ما .

فإذن واجب الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء في أمر ذاتى ، جنسياً كان أو نوعياً ، فلا يحتاج إلى أن ينفصل عن الأشياء بمعنى فصلى ولا عرضى ، بل هو منفصل بذاته ، لأن الانفصال ، بعد الاشتراك في أمر ذاتى ، يكون :

ولا نوعى ؛ فلا يحتاج إذن إلى أن ينفصل عنها يمعنى فصلى أو عرضى ، بل هو منفصل بذاته .

## (٢) فذاته ليس لها حد ، إذ ليس لها جنس ولا فصاره

إما بالفصول .

أو بالأعراض.

أما مع عدم الاشتراك فلا يكون إلا بالذات .

وأكثر اعتراضات الفاضل الشارح على ذلك ، منحلة بما مر ذكره ، فلا وجه لإيرادها والاشتغال بجوابها .

#### وقوله :

[إن الشيخ التزم فى إلهّيات الشفاء انفصال وجود الواجب ، عن سائر الوجودات ، بأمر زائد ؛ إذ قال :

« الوجود لا بشرط ، أمر مشترك بين الواجب والممكن .

والوجود بشرط لا ، هو ذات الواجب ] .

فالجواب : أن شرط العدم أمر زائد فى الاعتبار فقط ، والشيخ لا ينفى الاعتبارات عن الواجب ، والشىء لا يصير باعتبار عدم شىء له ، مركباً .

وأيضاً الشيء المتحقق في الحارج بذاته لا يحتاج في انفصاله عما لا يتحقق في الحارج بذاته إلى شيء غير ذاته ، إنما يحتاج إلى ذلك في انفصاله عن متحقق آخر مثله .

### (٢) أقول: قال الفاضل الشارح:

[ هذا مبنى على أن الحد لا يحصل إلا من الجنس والفصل ، وقد بيتًا ما فيه من البحث في المنطق ] .

والجواب عنه ، أن المقصود ههنا إنما كان نني التركيب بحسب الماهية عن واجب الوجود ، فنفي الحد المقتضى لذلك عنه .

# الفصل الخامس والعشرون وهم وتنبيه

(١) ربما ظُنَّ أَن معنى الموجود لا في موضوع ، يعم الأُول وغيره عموم الجنس ، فيقع تحت جنس الجوهر .

وهذا خطأ ؛ فإن الموجود لا فى موضوع الذى هو كالرسم للجوهر ليس يعنى به الموجود بالفعل وجودًا لا فى موضوع ، حتى يكون من عرف أن زيدًا هو فى نفسه جوهر ، عرف منه أنه موجود بالفعل ، أصلا ؛ فضلا عن كيفية ذلك الوجود .

بل معنى ما يُحمل على الجوهر كالرسم ، وتشترك فيه الجواهر

ثم إن كانالمقصود هو نني التعريف الحدى ، فالجواب :

أنك نقلت في المنطق عن الشيخ أنه قال : في و الحكمة المشرقية ، :

<sup>[</sup> إن الأشياء المركبة ، قد يوجد لها حدود غير مركبة من الأجناس والفصول . وبعض البسائط يوجد لها لوازم يوصل الذهن تَصورُها إلى حاق الملزومات، وتعريفها بها لا يقصر عن التعريف بالحدود ] .

فهذا ما ذكرته في المنطق ، ولم تزد عليه شيئاً .

وواجب الوجود ؛ إذ ليس بمركب ، فلا حد له ، وإذا هو منهصل الحقيقة عما عداه، فليس له لازم يوصل تصورُه العقل إلى حقيقته ، بل لا وصول للمقول إلى حقيقته .

فإذن لا تعريف له يتموم مقام الحد .

<sup>(</sup> ۱ ) أقول : هذا سؤال يرد على قوله : 7 الواجب لا جنس له ] .

وجواب عنه بالتنبيه على مفهوم العبارة .

وعبارة الكتاب ظاهرة.

النوعية عند القوة ، كما تشترك في الجنس ، هوأنه ماهية وحقيقة ، إنما يكون وجودها لا في موضوع .

وهذا الحمل يكون على زيد وعمرو ، لذاتيهما ، لا لعلة.

وأما كونه موجودًا بالفعل ، الذي هو جزء من كونه موجودًا بالفعل لا في موضوع ، فقد يكون له بعلة ، فكيف المركب منه ومن معنى زائد ! ؟

فالذي عكن أن يحمل على زيد كالجنس ، ليس يصلح حمله على واجب الوجود أصلا ؛ لأنه لبس ذا ماهية يلزمها هذا الحكم ، بل الوجود الواجب له ، كالماهية لغيره .

واعلم أنه لما لم يكن الموجود بالفعل مقولا على المقولات المشهورة كالجنس ، لم يصر بإضافة معنى سلبي إليه جنساً الشيء ، فإن الموجود لما لم يكن من مقومات الماهية ، بل من لوازمها ، لم يصر بأن يكون لا في موضوع ، جزءًا من المقوم ، فيصير مقوماً ، وإلا لصار بإضافة المعنى الإيجابي إليه جنساً للأعراض التي هي موجودة في موضوع.

> الفصل السادس والعشرون إشارة

> > (١) الضد:

يقال عند الجمهور على مساو في القوة ممانع . وكل ما سوى

<sup>(</sup>١) أقول : هو غنى عن الشرح :

الأول فمعلول ، والمعلول لا يساوى المبدأ الواجب .

فلا ضد للأول من هذا الوجه .

ويقال عند الخاصة ، لِمشارك في الموضوع معاقب غير مجامع ، إذا كان في غاية البعد طباعاً .

والأُول لا تتعلق ذاته بشيء ، فضلا عن الموضوع .

فالأول لا ضد له بوجه ٠

الفصل السابع والعشرون تشييه

(١) الأول لا ند له ، ولا ضد له ، ولا جنس له ، ولا فصل له ، فلا حد له ، ولا إشارة إليه إلا بصريح العرفان العقلي •

الفصل الثامن والعشرون إشارة

[ ١ ] الأول معقول الذات قاعمها ، فهو قيوم برىء عن العلائق ، والعُهَد ، والمواد ، وغيرها ، مما يجعل الذات بحال زائدة. وقد عُلِيم أن ما هذا حكمه فهو عاقل لذاته ، معقول لذاته •

[ قائم بنفسه ] لأنه غير متعلق الوجود بالغير .

<sup>(</sup>١) أقول الند المثل والنظير ، والباق ظاهر .

<sup>[</sup> ١] أقول: يريد إثبات العلم لواجب الوجود، فقال:

<sup>[</sup> الأول معقول الذات ] . لأنه غير مادى

# الفصل التاسع والعشرون تنبيه

(١) تأمل كيف لم يحتج بياننا لثبوت الأول ووحدانيته ، وبراءته عن الصفات ، إلى تأمل لغير نفس الوجود ، ولم يحتج إلى اعتبار من خلقه وفعله ، وإن كان ذلك دليلا عليه .

لكن هذا الباب أوثق وأشرف ، أى إذا اعتبرنا حال الوجود ، يشهد به الوجود من حيث هو وجود ، وهو يشهد بعد ذلك على سائر ما بعده فى الوجود .

[ وعن العُهد]. أى عن أنواع عدم الإحكام، والضعف، والدَّرَك، وما يجرى مجرىذلك، يقال: فى الأمر عُهُندَة، أى لم يتُحكم بعد، وفى عقل فلان عُهدة، أىضعف، وعُهُندَته على فلان، أى ما أدرك فيه من دَرك، فإصلاحه عليه.

[ وعن المواد] . أى الهيولى الأولى وما بعدهًا من المواد الوجودية ، وعن المواد العقلية كالماهيات .

[ وعن غيرها بما يجعل الذات بحال زائدة ] . أى عن المشخصات والعوارض، التى يصير المعقول بها محسوساً ، أو متخبلا ، أو موهوماً ، والباقى ظاهر .

وقد أحاله على ما تبين في النمط الثالث .

(١) أقول: المتكلمون يستدلون بجدوث الأجسام والأعراض على وجود الحالق ؛
 وبالنظر في أحوال الخليقة ، على صفاته واحدة وزاحدة .

والحكماء الطبيعيون أيضاً يستدلون بوجود الحركة على محرك ، وبامتناع اتصال المحركات

<sup>[</sup> فهو قيوم ] .وقد مر تفسير القيوم .

<sup>[</sup> برىء عن العلائق ] . أي عن جميع أنحاء التعلق بالغير .

وإلى مثل هذا أُشِير فى الكتاب الكريم .

أقول : إن هذا حكم لقوم .

ثم يقول:

أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ؟ "

لا إلى نهاية ، على وجود محرك أول غير متحرك ، ثم يستدلون من ذلك على وجود مبدإ أول ه

وأما الإلهّيون فيستدلون بالنظر فى الوجود ، وأنه واجب أو ممكن ، على إثبات واجب ، ثم بالنظر فيما يلزم الوجوب والإمكان ، على صفاته ، ثم يستدلون بصفاته ، على كيفية صدور أفعاله عنه ، واحداً بعد واحد :

فذكر الشبخ ترجيح هذه الطريقة على الطريقة الأولى ، بأنها أونق وأشرف ، وذلك لأن أولى البراهين بإعطاء اليقين هو الاستدلال بالعلمة على المعلول ، وأما عكسه الذي هو الاستدلال بالمعلول على العلمة ، فر بما لا يعطى اليقين ، وهو إذا كان للمطاوب علمة لم يعرف إلا بها ، كما نبين في علم البرهان .

ثم جعل المرتبتين المذكورتين في قوله تعالى :

«سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَ لَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلُّ مَىٰوْ شَهِيدٌ ؟ »

أعنى مرتبة الاستدلال بآيات الآفاق والأنفس على وجود الحق ، ومرتبة الاستشهاد بالحق على كل شيء . بإزاء الطريقين .

ولما كانت طريقة قويه أصدق الوجهين، وسمَّهم بالصديقين ؛ فإن الصديق هو ملازم الصدق:



# النمط الخامس النمط والإبداع ألم المخامس ألم المرابط ا

(۱) إنه قد سبق إلى الأوهام العامية أن تعلق الشيء الذي يسمونه مفعولا بالشيء الذي يسمونه فاعلا هو من جهة المعنى الذي تسمى به العامة المفعول مفعولا ، والفاعل فاعلا .

وتلك الجهة أن ذلك أوْجَدَ وَصَنَعَ وَفَعَلَ ، وهذا أُوجِدَ وفُعِلَ وَلَكُ مَن شَيءَ آخر ، وهذا أُوجِدَ وفُعِل وصُنِعَ ، وكلُّ ذلك يرجع إلى أنه قد حصل للشيء من شيء آخر ، وجودٌ بعد ما لم يكن .

 . . . . يريد بالصنع إيجاد الشيء مسبوقاً بالعدم ، على ما فسره فى انفصل الأول من هذا الفط . وبالإبداع ، ما يقابله ، وهو إيجاد شيء غير مسبوق بالعدم ، على ما سنبينه فها بعد .

(1) أقول: الجمهور يظنون أن احتياج المفعول إلى فاعله، إنما هو للمعنى المشترك بين معانى الفعل، والصنع، والإيجاد، وهو حصول وجود المفعول، بعد علمه، عن الفاعل، أعنى إحداث الفاعل إياه فقط ؛ فإذا حدث فقد استغنى عنه، حتى إن فنني الفاعل، بني المفعول موجوداً.

وإنما حمل أهل التمييز منهم على ذلك ، شيئان :

أحدهما : مشاهدة بقاء الفعل ، كالبيناء ، بعد فناء الفاعل ، كالبناء .

والثاني : الاستدلال . وقد ذكر منه وجهين :

أحدهما : أن إيجاد الفاعل للفعل حال وجوده ، يكون تحصيلا للحاصل . وهو خلف.

وقد يقولون: إنه إذا وُجِدَ ، فقد زالت الحاجة إلى الفاعل ، حتى إنه لو فُقِدَ الفاعلُ جاز أَن يبتى المفعول موجودًا ، كما يشاهدونه من فِقدان البنَّاء . وقِوَام البنَاء ، حتى إن كثيرًا منهم لا يتحاشى أن يقول : لو جاز على البارى تعالى العدمُ لما ضرَّ عدمُه وجودَ العالم ؛ لأَن العالم عنده ، إنما احتاج إلى البارى تعالى في أَن أُوجِدَه ، أَى أُخرِجه من العدم إلى الوجود ، حتى كان بذلك فاعلاً ، فإذ قد فُعِلَ وحصل له الوجود عن العدم ، فكيف يخرج بعد ذلك فإلى الوجود عن العدم ، حتى يحتاج إلى الفاعل ؟

والثانى : أن الفعل لوكان بعد حدوثه محتاجاً إلى الفاعل ، لكان محتاجاً إليه فىوجوده ، وإذن لكان الفاعل أيضاً كذلك ، ويتسلسل .

فقوله :

[ إنه قد سبق إلى الأوهام العامية . . . إلى قوله : بعد ما لم يكن ] .

إشارة إلى تقرير الوهم حسب ما يعتقده العامة .

وقوله :

[ وقد يقولون : إنه إذا وُسجِيد َ، فقد زالت الحاجة إلى الفاعل ... إلى قوله : وقبواَم المبندَاء ] .

إشارة إلى أهل التمبيز منهم في ذلك ، واستدلالهم بالمشاهدة .

وقال الفاضل الشارح:

[ و إنما قال : وقد يقولون . ولم يقل : ويقولون ؛ لأن أكثر المتكلمين لا يقولون بذلك؛ وذلك أنهم و إن لم يجعلوا الجوهر حال بقائه محتاجاً إلى الفاعل، لكن جعلوه محتاجاً إلى أعراض غير باقية ، يوجدها الفاعل فيه كالعرض المسمى بالبقاء عند من يثبته منهم : أو غيره من سائر الأعراض عند من لا بشته . وقالوا: لوكان يفتقر إلى البارى تعالى من حيث هو موجود ، لكان كل موجود ، مفتقرًا إلى مُوجد آخر ، والبارى أيضاً ، وكذلك إلى غير النهاية .

ونحن نوضع الحال في كيفية ذلك ، وفيا يجب أن يعتقد في هذا.

# الفصل الثانى تنبيه

(١) يجب علينا أن نحلل معنى قولنا : صَنَعَ ، وَفَعَلَ ، وَفَعَلَ ، وَأَوْجَدَ ؛ إلى الأَجزاء البسيطة من مفهومه ، ونحذف منه ما دخوله في الغرض دخول عرضي .

فهؤلاء وإن لم يجعلوه محتاجاً إلى الفاعل فى وجوده ، لكن جعلوه محتاجاً إلى الفاعل فها بحتاج إليه فى وجوده .

فإذن هم غير قائلين بزوال الحاجة بعد الحدوث .

وأما من عداهم فهم القائلون بذلك .

#### وقوله :

[ لأن العالم عنده إنما احتاج إلى البارى . . . إلى قوله : حتى يحتاج إلى الفاعل ] إشارة إلى استدلالهم الأول المذكور .

#### وقوله :

[ وقالوا : لو كان يفتقر إلى البارى من حيث هو موجود . . . إلى قوله : إلى غير النهاية ] .

إشارة إلى استدلالهم الثاني .

(١) أقول : لما ذكر أن الجمهور يظنون أن احتياج المفعول إلى الفاعل ، إنماكان

(٢) فنقول: إذا كان شيءٌ من الأَشياء معدوماً ، ثم إذا هو موجود بعد العدم بسبب شيء ما ، فإنا نقول له: ومفعول ». ولا نبالى الآن ، أكان أحدهما محمولا عليه الآخر: مساوياً ،

من جهة أنه : مفعول ، أو مصنوع ، أو موجَّد ؛ أراد أن بحلل المعنى المشترك بين هذه الألفاظ ، وهو قولنا :

[ موجود بعد العدم بسبب شيء ] .

إلى أجزائه البسيطة وينظر فيه ، أجميع أجزائه معتبرة فى الاحتياج ؟ أم بعضها معتبرة فيه فقط ؟ والباق مقارن لذلك البعض بالعرض ، ليتعين المعنى المتعلق بالفاعل .

أقول : وإنما استعملت لفظ المحدّث بدل قوله :

[ موجود بعد العدم بسبب شيء ] .

للتخفيف .

( ٢ ) أقول : معناه أنا نعبر ههنا عن معنى المحدّث ، بالمفعول ، سواء كان أحدهما مقولا على الآخر :

مساوياً : حتى يكون كل مفعول محدثاً ، وكل محدث مفعولا .

أو أعم : حتى يكون كلُّ محدث مفعولًا . ولا ينعكس .

أو أخص : حتى يكون كل مفعول محدثاً ، ولا ينعكس .

ثم اشتغل ببيان كيفية التفاوت بين المعنيبن ، وذكر أن المفعول ، إنما يكون أخص من المحدّث ، إذاكان معنى المحدّث ، يصير بزيادة معنى مخصص مساوياً لمعنى المفعول .

وأشار إلى الزيادات ، فذكر :

أولا : التحرك ؛ فإن المحدَّث قد يكون حدوثه بتحرك من الفاعل ، وقد لا يكون .

ثم المباشرة والآلة .

والمحدّث بالمباشرة :

يقابله المحدّث بآلة من وجه ، وهو ظاهر .

ويقابله المحدث بالتولد من وجه ؛ وذلك أن بعض المتكلمين يقولون لحدوث الحركة عن الجسم مثلا : حدوث بالتولد ؛ لأن الجسم يحدث أولا اعتماداً ، ثم يتولد من ذلك الاعتماد ، الحركة .

أو أعم ، أو أخص ، حتى يحتاج مثلا إلى أن يزاد فيقال : موجود بعد العدم بسبب ذلك الشيء ، بتحرك من الشيء ، ومباشرة ، وبالله ، أو غير وبالله ، أو بطبع أو تولد ، أو غير ذلك ، أو بشيء من مقابلات هذه ؛ فلسنا نلتفت الآن إلىذلك.

على أن الحق أن هذه الأمور زائدة على كون الشيء مفعولا . والذي يقابله ، ويكون بسببه ، فإنا نقول له : فاعل .

وإنما ذكر ذلك ؛ لأن المتكلمين يطلقون الفعل عل كل إحداث يكون بإرادة فاعله ، وهو أخص من الإحداث المطلق .

والحكماء يطلقونه على معنى يعم الإحداث والإبداع ، فاستعمله الشيخ ههنا ، على أنه مساو للإحداث ، واستعمل المحدث على أنه مساو للمفعول . والذى يقابله، يعنى المحدث، على أنه مساو للفاعل .

وأشار مع ذلك إلى أن المتكلم ليس فى هذا التخصيص بمصيب ، وإن كان هذا المبحث لفظياً ، وذلك لأن الزيادات ليست بداخلة فى مفهوم الفعل ، واستدل عليه بأن مفهوم الفعل لوكان مشتملا على بعض تلك الزيادات ، لكان انضام مقابل ذلك البعض إليه فى الففظ ، مقتضياً للتناقفى ، أو كان انضام عين ذلك البعض إليه ، مقتضياً للتكرار والعرف يشهد بخلاف ذلك .

قال الفاضل الشارح:

[ هذا البحث لغوى صرف ، والمتكلمون يلتزمون كون أحدهما تكريراً ،
 وكون النانى تناقضاً ويصرحون به ، فلا معنى لإلزام ذلك عابهم ] .

قال :

[والإنصاف أن الحق معهم ؛ لأن أهل اللغة لا يسمون النار فاعلة للإحراق ،

ويتمولون لحدوث الاعتماد عنه : حدوث بالمباشرة .

ثم ذكر الاختيار والطبع ، وهما متقابلان مين وجه ، والحدوث بهما ظاهر .

والمقصود ببيان أن المفعول . لوكان مثلا مساوياً للمحدث بالاختيار أو بالنولد ، لكان أخص من المحدث المطلق .

والدليل على هذه المساواة أنه او قال قائل : فعل بآلة ، أو بحركة ، أو بقصد ، أو بطبع ، لم يكن أورد شيئاً ينقض كون الفعل فعلاً ، أو يتضمن تكريراً في المفهوم .

أما النقض : فمثلا لو كان مفهوم الفعل يمنع عن أن يكون بالطبع ، فإذا قال : فعل بالطبع ، كان كأنه قال : فعل ما فعل .

وأما التكرير : فمثلا لوكان مفهوم الفعل يدخل فيه الاختيار، فإذا قال : إنسان حيوان .

والمرجع فى أمثال هذه المباحث إلى الأدباء ، وإذا كان الأمر كذلك ، صح ما قلناه ] .

أقول: ليس هذا البحث خاصًا بلغة دون لغة ، ولذلك لم يقتصر الشيخ على أحد ألفاظ: الصنع، والفعل، والإيجاد، مع اختلاف دلالها في اللغة العربية، بل أوردها جميعًا تنبها على أن المقصود هو المعنى المشترك بينها.

ولما كان ﴿ الفعل » منها ، كأنه أدل على ذلك المعنى مجرداً .

و ٥ الإيجاد والصنع »كأنهما أشمل ، لاعتبار شيء آخر .

وضع الفعل بإزاء ذلك المعنى دوسما .

و إنماً عدل المتكلمون عن العرف لادعائهم أن نصوص التنزيل وأهل اللغة بأن :

[ الله تعالى فاعل ] .

يطابق قولهم :

[ بأنه فاعل بإرادة ] .

لأن الفاعل في اللغة هو الفاعل بالإرادة .

فرد الشيخ ذلك عليهم باستشهاد العرف .

ولو أنهم قالوا : نحن نصطلح على تخصيص العرف ، لم يكن للشيخ عليهم سبيل .

ولا الماء فاعلا للتبريد .

(٣) فإذا كان مفهومَ الفعل ذلك ،أو كان بعضَ مفهوم الفعل ، فليس يضرنا ذلك في غرضنا .

فنى مفهوم الفعل وجود وعدم ، وكون ذلك الوجود بعد العدم ، كأنه صفة لذلك الوجود محمولة عليه .

وقول هذا الفاضل :

[ إن الحتى معهم من جهة اللغة ؛ لأن أهل اللغة لا يقولون للنار ، فاعل الإحراق ؛ ولا للماء ، فاعل التبريد] .

ي . ليس بشيء .

[ والدليل عابه ما جاء في كلامهم :

[ ترقوا أول البرد ، وتلقوا آخره ؛ فإنه يفعل بكم ما يفعل بأشجاركم ] .

وقول الشاعر:

وعينان قال الله كونا فكانتا فعولان بالألباب ما تفعل الخمر وأمثال ذلك؛ فإنها أكثر من أن تحصى .

وبالجملة إذا جاز من حيث اللغة أن يقال :

« فعل البرد والحمر » فما المانع من أن يقال :

[ فعل بغير إرادة ] .

فإن ادعى أحد أنّه مجاز فعليه الدليل ، مع أن دعوى المجاز تقتضى تسليم صحة الاستعمال ، وذلك يدل على خلو الكلام عن التناقض .

على أن أهل اللغة فسروا الفعل بإحداث شيء ما فقط ، وهذا يدل على ما ذهبنا إليه .

 (٣) أقول : لما ذكر أنه اصطلح ههنا على أن معنى الفعل هو حصول وجود بعد العدم ، عن سبب ما ، سواء كان هذا المعنى :

هو نفس المفهوم منه ، كما اصطلح عليه .

أو بعض المفهوم منه ، كما ذهب إليه المتكلمون .

فإن هذا الخلاف لا يضر في مقصوده .

فأُما العدمُ فلن يتعلق بفاعل وجودِ المفعول .

وأما كونُ هذا الوجود موصوفاً بأنه بعد العدم ، فليس بفعل فاعل ، ولا جعل جاعل ؛ إذ هذا الوجود لمثل هذا الجائز العدم لا مكن أن يكون إلا بعد العدم .

شرع في تحليل ذلك المعنى ، وذكر أنه يشتمل على ثلاثة أشياء :

وعدم .

وكون الوجود بعد العدم .

ئم بين :

أن العدم ليس متعلقاً بالفاعل ؛ لأنه لا شيء.

وأن كون الوجود بعد العدم أيضاً ليس متعلقاً به ؛ لأنه صفة واجبة لمثل هذا الوجود ؛ فإن كثيراً من الممكنات يلحقها أوصاف تجب بماهياتها لذواتها ، لا اشيء آخر .

فبقي أن يكون المتعلق بالفعل هو الوجود ، وليس هو الوجود العام ؛ لأن وجود الواجب لا يتعلق بالفاعل.

فادن هو :

إما وجود شيء ليس بواجب .

و إما وجود شيء مسبوق بالعدم .

والأول أعم من الثاني .

وسنبين ، في الفصل التاني لهذا الفصل ، أن المتعلق بالفاعل أولاً وبالذات أيهما هو .

وقد ذكر الفاضل الشارح:

[ أن البحث ههنا :

إما لتعيين الشيء المحتاج إلى الفاعل.

أو لتعيين سبب الاحتياج .

وكلام الشبخ مجمل ومحتمل لهما ؟ إلا أن حمله على الأول أولى ].

فبتى أن يكون تعلقه من حيث هو هذا الوجود : إما وجود ما ليس بواجب الوجود. وإما وجود ما يجب أن يسبق وجوده العدم.

# الفصل الثالث تكملة وإشارة

(1) فالآن لنعتبر أنه لأى الأمرين بتعلق . فنقول :

إِن مفهوم كونه غير واجب الوجود بذاته ، بل لغيره ، لايمتنع

أن يكون على قسمين:

قال:

ر وسبب الاحتياج :

عند الحكماء: هو الإمكان.

وعند المتكلمين هو الحدوث. وهو باطل؛ لأن الحدوث كيفية للوجود منأخرة عنه ، وهو متأخر عن الإيجاد، المتأخر عن الاحتياج إلى الفاعل المتأخر عن علة الاحتياج.

فلوكان الحدوث علة للاحتياج ، لتأخر عن نفسه بهذه المراتب ] .

أقول : هذه فائدة أفادها ، لكنها غير متعلقة بالمن .

(١) أقول: يريد أن يبين أن الوجود المتعلق بالغبر المذكور فى الفصل المنقدم:
 أحد لكوئه ممكناً لذائه ، واجباً لغيره ، يتعلق بالغبر ؟

أم لكونه محدثاً مسبوقاً بالعدم ؟

ام لادونه محدثا مسبوقا بالعدم : فإنه بذلك يتبين فساد ما ذهب إليه الجمهور .

فذكر:

أولاً : أن الأول من هذين المعنيين أعم من الثاني ؛ وذلك لأن الممكن الموجود، وهو الإدارات والتنبيب

أحدهما: واجب الوجود بغيره دائماً ،

والثانى : واجب الوجود بغيره وقتاً ما .

فإن هذين يُحمل عليهما واجبُ الوجود بغيره ، ويسلب عنهما واجب الوجود بذاته من حيث المفهوم ، ما لم يمنع شيء من خارج.

الواجب بغيره ، يمكن أن يقسم :

إنى غير مسبوق بالعدم ، وهو الواجب بغيره دائماً .

وإنى مسبوق بالعدم ، وهو الواجب لغيره ، وقتاً ما .

فإذن الواجب بالغير يشتمل على هذين القسمين من حيث المفهوم ؛ إلا أن يمنع شيء من خارج المفهوم .

فالواجب بالغير أعم من المسبوق بالعدم ، من حيث المفهوم ، وقد يحمل عليهما . معاً . التعلق بالغير .

وهذه قضية جعلها صغرى قياس ، وكبراه :

أن كل معنيين أحدهما أعم من الآخر بحمل عليهما معنى ثالث ؛ فإن ذلك المعنى يكون للأعم أولاً وبالذات : وللأخص بعده وبسبه .

وبيان ذلك : أن ذلك المعنى لا يلحق الأخص إلا وقد لحق الأعم ، و يمكن أن يلحق الأعم من غير أن يلحق الأخص .

فإذن لوكان لحقوقه للأخص بذاته ، لما كان لاحقاً لغير الأخص .

ولما ثبت ذلك أنتج القياس المذكور:

أن التعلق بالغير ، للواجب بغيره ، أولاً و بالذات .

وللمسبوق بالعدم ، ثانياً و بسببه .

يعني بسبب الوجوب بالغير .

ثم أكد ذلك بأن التعلق ليس للمسبوق بالعدم بسبب كونه مسبوقاً بالعدم ، وذلك لأنه لو جاز أن لا يكون في حد نفسه واجباً لغيره ، بل كان واجباً لذاته ؛ مع كونه مسبوقاً بالعدم ، لم يكن له تعلق بالغير .

فقد بان إذن أن هذا التعلق هو بسبب الوجه الآخر .

وأما مسبوق العدم فليس له إلا وجه واحد ، وهو فى مفهومه أخص من مفهوم الأول .

والمفهومان جميعاً يحمل عليهما التعلق بالغير.

أى بسبب كونه واجباً بالغير .

وإذا ثبت هذا ثبت أن التعلق بالغير يكون للمسبوق بالغير دائمًا. لا في حال حدوثه فقط . بل في جميع أوقات وجوده .

فثبت أن هذا التعلق للمفعول كائن دائماً . بخلاف ما ظنه الجمهور .

ثم ذكر أن علة التعلق لوكان أيضاً «كون المفعول مسبوقاً بالعدم » ، على ما ظنوه ، لكان التعلق أيضاً دائماً ؛ لأن هذه الصفة حاصلة للمفعول المسبوق بالعدم فى جميع أوقات وجوده . وليست خاصة بحال حدوثه فقط : حتى يكون بعد ذلك مستغنياً عن فاعله .

فهذا تقرير ما في الكتاب .

واعترض الفاضل الشارح : على الشيخ فقال :

[ إنه تكلم فيما لا حاجة إليه ، ولم يتكلم فيما إليه حاجة ، وذلك أنه أطنب في الفصل السالف ، في أن المفتقر إلى الفاعل هو وجود الحادث، ولاحاجة إلى

ذلك لعدم الخلاف فيه ، ولم يتكلم فى : أن علة الحاجة ، هى الحدوث أم لا ؟

والدائم . هل يفتقر إلى مؤثر أم لا ؟

وهذا هو محل الخلاف .

ومعنى قوله :

الواجب بالغير ينقسم :

إلى الدائم .

وإلى غير الدائم .

ليس إلا أن الدائم يصح أن يكون مفتقراً إلى المؤثر ، والنزاع لم يقع إلا فيه ، وهو مصادرة على المطلوب ] .

أقول : أما قوله : [ لا حاجة إنى بيان أن وجود للحادث مفتقر إلى الفاعل ؛ إذ

وإذا كان معنيان أحدهما أعم من الآخر ، ويحمل على مفهوميهما معنى : فإن ذلك المعنى :

للأَّعم ، بذاته أُولًا .

لا خلاف فيه ] .

فِليس بصحيح ؛ لأن منشأ الخلاف هو أن المفعول في أي شيء يتعلق بفاعاه .

فذهب الحكماء إلى أنه يتعلق به في وجوده، سواء كان المتعلق حادثاً ، أو غير حادث .

وذهب الجهور إن أنه يتعلق به فى حدوثه ، دون وجوده . كما حكى الشيخ عنهم فى صدر النمط ، واعترف به هذا الفاضل .

وكان من الواجب أن يحقق الحق فى ذلك ، فحقق فى الفصل السالف أنه يتعلق به فى وجوده .

ثم إنه احتاج إلى بيان أن سبب تعلق هذا الوجود بالفاعل ، ما هو ؟ إذ لم يكن الوجود متعلقاً بالفاعل كيف انفق ؛ ليظهر من ذلك :

أن التعلق حاصل في جميع أوقات هذا الوجود ؟

أو في وقت حدوثه فقط ؟

فإن مطلوبه يتم بذلك . فبينه في هذا الفصل ؛ ولذلك سماه بـ « التكملة \* .

ولما ظهر أن سُبِ التعلق هو الوجوب بالغير . ظهر أن الواجب بالغير ، سواء كان دائمًا أو غير دائم . متعلق بالغير في وجوده . ما دام موجوداً .

وهذا مطلوب الشيخ

أما البحث عن علة الحاجة :

أهو الإمكان؟

أم هو الحدوث ؟

فليس بمفيد في هذا الموضع ؛ لأن علة الحاجة :

لوكان هو الحدوث ، وكان المحدّث محتاجاً فى جميع أوقات وجوده ، لم يكن للشيخ ههنا بضار ، كما صرح به آخر الفصل .

ولو كان هو الإمكان ، وكان الممكن غير موجود ، وغير متعلق بالفاعل ، لم يكن بنافع له . فلذلك لم يتعرض الشيخ لهذا البحث .

وللأَخص بعده ثانياً .

لأَن ذلك المعنى لا يلحق الأُخص ، إلا وقد لحق الأَعم ، من

غير عكس . •

وأما قوله :

[ إنه لم يبين أن الدائم:

هل يفتقر إن مؤثر ؟

أم لا ؟ ] .

فليس بشيء أيضاً ؛ لأنه بين أن الواجب بالغير لا ينافى الدائم ، وأن علة التعلق بالغير . هي الوجوب بالغير . فالدائم :

إن كان واجراً بغيره ، كان مفتقراً .

و إلا ، فلا .

وهذا القدر كاف بحسب غرضه ههذا .

ثم قال:

[ والتحقيق أن الحلاف ههنا بين الحكماء والمتكلمين لفظي :

لأن المتكلمين جوزوا أن يكون العالم على تقدير كونه أزلينًا ، معلولا لعالة أزلية ؛ لكنهم نفوا القول بالعلمة والمعلول ، لا بهذا الدليل ، بل بما دل على وجوب كون المؤثر في وجود العالم قادراً.

وأما الفلاسفة فقد اتفقوا على أن الأزلى يستحيل أن يكون فعلا لفاعل محتار .

فإذن حصل الاتفاق على أن كون الشيء أزليًّا:

ينافي افتقاره إلى القادر المحتار .

ولا ينافي افتقاره إن العلة الموحبة .

وإذاكان الأمركذلك ، ظهر أن لا خلاف في هذه المسألة ] .

أقول: هذا صلح من غير تراضي الخصمين ؛ وذلك:

أن المتكلمين بأسرهم صدروا كتبهم بالاستدلال على وجوب كون العالم محدَّناً ، من غير تعرض لفاعله ؛ فضلا عن أن يكون فاعله محتاراً . أو غير محتار . حتى لو جاز ههنا أن لا يكون مسبوق العدم يجب وجوده لغيره . وممكن له في حد نفسه ؛ لم يكن هذا التعلق .

فقد بان أن هذا التعلق هو بسبب الوجه الآخر .

ولأن هذه الصفة دائمة الحمل على المعلولات ، ليس في حال الحدوث فقط. ، فهذا التعلق كان داعاً .

مُم ذكروا بعد إثبات حدوثه أنه محتاج إن المحدث ، وأن محدثه بجب أن يكون مختاراً ؛ لأنه لو كان موجياً لكان العالم قديماً ، وهو باطل بما ذكروه أولا .

فظهر أنهم ما بنوا حدوث العالم على القول بالاختيار؛ بل بنوا الاختيار على الحدوث.

وأما القول : بنني العلة والمعلول . فليس بمتفق عليه عندهم ؛ لأن مثبتي الأحوال من المعتزلة قائلون بذلك صريحاً .

وأيضاً ، أصحاب هذا الفاضل . أعنى الأشاعرة ، يثبتون مع المبدأ الأول قدماء ثمانية سوها صفات المبدأ الأول ، فهم :

بين أن يجعلوا الواجب لذاته تسعة .

وبين أن يجعلوها معلولات لذات واحبة . هي علمها .

وهذا شيء إن احترزوا عن التصريح به لفظاً ، فلا محيص لهم عن ذلك المعنى .

فظهر أنهم غير متفقين على القول بننى العلة والمعاول، مع اتفاقهم على القول بالحدوث. وأما الفلاسفة فلم يذهبوا إلى أن الأزنر يستحيل أن يكون فعلا لفاعل مختار . بل ذهبوا :

إلى أن الفعل الأزلى يستحيل أن يصدر إلا عن فاعل أزلى تام في الفاعلية .

وأن الفاعل الأزلى التام فى الفاعلية . يستحيل أن يكون فعله غير أزلى .

ولما كان العالم عندهم فعلا أزليًّا . أسندوه إلى فاعل أزلى . نام فى الفاعلية .

وذلك في علومهم الطبيعية .

مَأْيَضًا لما كان المبدأ الأول عندهم أَرْلِينًا نَامُنَا في الفاعلية .حكموا بكون العالم الذي هو فعله . أَرْنَشًا . وكذلك لو كان لكونه مسبوق العدم ، فليس هذا الوجود إنما يتعلق حال ما يكون بعد العدم فقط. ، حتى يستغنى بعد ذلك عن الفاعل.

## الفصل الرابع تنسمه

(۱) الحادث بعد ما لم يكن ، له قبلً لم يكن فيه : ليس كقبلية الواحد التي هي على الاثنين ، التي قد يكون بها ما هو قبل . وما هو بعد ، معاً ، في حصول الوجود .

ولم يذهبوا أيضاً إلى أنه ليس بقادر مختار ؛ بل ذهبوا إلى أن قدرته واختياره لا يوجبان كثرة فى ذاته . وأن فاعليته ليست كفاعلية المختارين من الحيوانات . ولا كفاعاية المجبورين من ذوى الطبائع الجسهانية على ما سيجيء بيانه .

(١) أقول : يريد بيان أن كل حادث فهو مسبوق بموجود غير قار الذات، متصل اتصال المقادير ، أعنى الزمان : إلا أنه لم يتعرض لتسميته في هذا الموضع بعد .

و بيانه : أن الحادث بعد ما لم يكن ، تكون بعديته هذه مضافة إلى قبلية قد زائت : فله قبل ٌلا يوجد مع - البعد : لاكقبلية الواحد على الاثنين وأمثالها. التي يوجد القبل والبعد منها معاً ، بل قبل ّتزول قبليته عند تجدد البعدية .

وليست هذه القبلية هي:

نفس العدم ؛ لأن العدم كما كان قبل ، فقد يصبح أن يكون بعد . ولا نفس الفاعل ، لأنه قد يكون قبل . ومم ، وبعد .

فإذن هناك شيء آخر يتجدد ويتصرم ، فهو غير قار الذات . وهو منصل فى ذاته ؛ إذ من الجائز أن نفرض متحركاً يقطع مسافة ، يكون حدوث هذا الحادث مع انقطاع حركته. فتكون ابتداء الحركته قبل هذا الحادث ، ويكون بين ابتداء الحركة وحمدوث الحادث ، قبليات وبعديات متصرمة ، ومتجددة ، مطابقة لأجزاء المسافة والحركة .

وذلك في علومهم الإلهية .

بل قبليةُ قَبْلِ لا تشبت مع البَعد . ومثلُ هذا ففيه أيضاً تَجدُّدُ بَعْدِيَّة بعد قبلية باطلة .

فظهر أن هذه القبليات والبعديات متصلة اتصال المسافة والحركة .

وقد تبين في المط الأول أن مثل هذا المتصل لا يتألف من أجزاء لا تتجزأ .

فإذن ثبت أن كل حادث مسبوق بموجود غير قار الذات ، متصل اتصال المقادير ، وهو المطلوب .

فهذا ما في الكتاب.

واعلم : أن الزمان ظاهر الأنيَّة ، خنى الماهية ، والشيخ قد نبه على أنيته في هدا الفصل ، وسيشبر في الفصل الذي يليه إلى ماهيته ، ولذلك وسم أحد الفصلين بالتنبيه ، والآخر بالإشارة .

وهذه المباحث تتعلق بالطبيعيات، وإنما أوردها ههنا لاحتياجه إليها، وكونها غير مذكورة فها مضى من الكتاب ه

واعلم : أنه إنما نبه ههنا على وجود الزمان قبل كل حادث ، لوجود القبلية والبعدية المحاصين به ؛ فإنه هو الشيء الذي يلحقه لذاته القبلية والبعدية الاتان لا نوجدان معاً ؛ وذلك لأن الشيء قبل شيء آخر قبلية بهذه الصفة ، لا لذاته ؛ بل لوقوعه في زمان هو قبل زمان ذلك الآخر .

فالقبلية والبعدية للشيئين بسبب الزمان ، وأما للزمان فليست بسبب شيء آخر ، بل ذاتُه المتصرمة المتجددة صالحة للحوق هذين المعنيين بها ، لا لشيء آخر .

فإذن ثبوت هذين المعنيين يدل على وجود الزمان ، ولا يصع تعريف الزمان بهما ؛ لأن تصورهما لا يمكن إلا مع تصور الزمان .

وتمييزهما عن سائر أقسام القبلية والبعدية ، بأنهما اللتان لا يوجدان معًا ، ليس أيضاً بتمييز حقيتي ؛ لأن الـ « مع » يجرى مجراهما في معانيهما المخالفة ، لكن لما كان الزمان معروف الأنية ، لم يلتفت إلى ذلك .

والقبلية والبعدية اللاحقتان بالزمان ، إضافتان لا توجدان إلا فى العقول ؛ لأن الجزأين من الزمان اللذين تلحقهما القبلية والبعدية لا يوجدان معاً ، فكيف توجد الإضافة اللاحقة

وليس تلك القبلية:

هي نفسَ العدم ، فقد يكون العدمُ بعدُ .

بهما ؟ لكن ثبونهما فى العقل لشيء . يدل على وجود معروضهما الذى هو الزمان ، مع ذلك الشيء .

وأذلك استدل الشيخ بعروض القبلية للعدم ، على وجود زمان يقارنه .

وإذا تقررت هذه المعانى فقد اندفع اعتراض الفاضل الشارح:

بأن هذه القبليات لو كانت موجودة فى الخارج ، لكانت القبلية الواحدة ، قبل موجود آخر . بقبلية أخرى ، ويتسلسل .

وذلك لأن الزمان هو الموجود في الخارج الذي تلحقه القبلية لذاته ، وتلحق ما سواه مما يقم فيه بسببه ، في العقل .

أما نفس القبلية فليست هي من الموجودات المختصة بزمان دون زمان . لأنها أمر اعتباري ، يصح تعقله في جميع الأزمنة .

وإن أخذ من حيث يقع في زمان معين ، كان حكمه حكم سائر الموجودات في لحوق قبلية أخرى يعتبرها الذهن به ، ولا يتسلسل ذلك بل ينقطع بانقطاع الاعتبار الذهبي .

ويندفع أيضاً اعتراضه : بأنهما إضافتان فيجب أن يوجدا معاً . وقد قبل إنهما لا وجدان معاً ، هذا خلف .

وذلك لأنهما إضافتان عقليتان ، يجب أن يوجد معروضا هما فى العقل ، ولا يجب أن يوجدا فى الحارج معاً .

ويندفع أيضاً اعتراضه بأن العدم لو اتصف بالقبلية الوجودية ، الزم اتصاف المعدوم بالموجود ؛ وذلك لأن العدم المقيد بشيء ما ، يكون معقولا بسبب ذلك الشيء ، ويصح لحوق الاعتبارات العقلية به ، من حيث هو معقول .

ثم إنه اشتغل بالمعارضة : فقال :

[ سبقُ بعض أجزاء الزمان على بعض ، هو هذا السبق المذكور فى عدم الحادث ووجوده بعينه ، فيلزم من قولكم هذا ، أن يكون الزمان زمان آخر . .] قال :

[... والفرق بأن الزمان متقض لذاته، فلذلك استغنت القبلية والبعدية

ولا ذاتَ الفاعل ، فقد تكون قبلُ ، ومع ، وبعد . فهي شيء آخر لا يزال فيه تجدُّدُ وتصرُّم على الاتصال .

العارضتان له عن زمان آخر ، ولم تستغن القبلية والبعدية العارضتان لغيره عنه ؛ ليس محمد لوجهين :

الأول: أن أجزاء الزمان:

إن كانت متساوية فى الماهية ، استحال تخصيص بعضها بالتقدم ، دون البعض الآخر .

وإن لم تكن ، كان انفصال كل جزء عن الآخر ، بماهيته ، فيكون الزمان غير متصل ؛ بل مركباً من آنات .

الثانی : أن تجویز وجود قبلیة و بعدیة لا یوجدان معاً فی جزأین من الزمان . من غیر زمان یغایرهما : یقتضی تجویزکون العدم قبل وجود الحادث من غیر زمان یغایرهما ] .

#### قال :

[ وأيضاً إن قيل في الفرق: إن القول بالقبلية والبعدية:

يمكن مع القول بكون كل جزء من الزمان ، مسبوقاً بجزء آخر .

ولا يمكن مع التمول بحادث هو أول الحوادث؛ لأنه ينافى الإشارة إلى ما هو قبل أول الحوادث .

أجيب بأن معنى قولنا : اليوم متأخر عن أمس : ليس هو أنه لم يوجد معه : لأن اليوم لم يوجد أيضاً مع الغد .

وإن سلمنا أن معنَّاه أنه لم يوجد معه ، كانت هذه المعية إضافة عارضة لهما ، مغايرة لذاتبهما ، فكان المعقول منه ؛ أن اليوم ، ما حصل فى الزمان الذى فيه الأمس ، وحينئذ يعود السؤال .

و إن لم يكن معناه أنه لم يوجد معه ، بل كان معناه أنه لم يوجد حين كان أمس ، فلفظة \* كان » مشعرة بمضى زمان ، وذلك يقتضى أن يكون أيضاً للزمان زمان آخر ] . وقد علمت أن مثل هذا الاتصال الذي يوازي الحركات في المقادير ، لن يتألف من غير منقسات ،

قال :

[ والقول بمعية الزمان للحركة أيضاً يقتضى – بمثل هذا البيان – وقوع الزمان في زمان آخر ] .

والجواب : أن الزمان ليس له ماهيه غير ٥ اتصال الانقضاء والتجدد ، وذلك الاتصال لا يتجزأ إلا في الوهم . فليس له أجزاء بالفعل ، وليس فيه تقدم ولا تأخر قبل التجزئة ،

ثم إذا فرض له أجزاء ، فالتقدم والتأخر ليسا بعارضين يعرضان للأجزاء ، وتصير الأجزاء بسببهما متقدمة ومتأخرة ، بل تصور عدم الاستقرار الذى هوحقيقة الزمان يستلزم تصور تقدم وتأخر للأجزاء المفروضه لعدم الاستقرار ، لا لشيء آخر .

هذا معنى لحوق التقدم والتأخر الذاتيين به .

وأما ماله حقيقة غير عدم الاستقرار، يقارنها عدم الاستقرار كالحركة وغيرها. فإنما يصير منقدماً ومتأخراً . بتصور عروضهما له .

وهذا هو الفرق بين ما يلحقه التقدم والتأخر لذاته ، وبين ما ياحقه بسبب غيره .

فإنا إذا قلمنا : « اليوم وأمس » ، لم نحتج إلى أن نقول : اليوم متأخر عن أمس ؛ لأن نفس مفهومها يشتمل على معنى هذا التأخر .

أما إذا قلنا : \* العدم الوجود \* ، احتجنا إلى اقتران معنى التقدم بأحدهما حتى يصير متقدماً .

وأما المعية : فمعية ما هو في الزمان الزمان ، غير المعية بالزمان ، أعنى معية شيئين يقعان في زمان واحد .

لأن الأونى تقتضى نسبة واحدة ، لشيء غير الزمان إلى الزمان ، وهي معية ذلك الشيء.

والأخرى تقتضى نسبتين لشيئين يشتركان في منسوب إليه واحد بالعدد ، وهو زمان ما . ولذلك لا يحتاج في الأولى إلى زمان يغاير الموصوفين بالمعية ، ويحتاج في الثانية إليه .

# الفصل الخامس إشارة

(۱) ولأن التجدد لا يمكن إلا مع تغيّر حال ، وتغير الحال لا يمكن إلا لذى قوةِ تَغيّر حال ، أعنى الموضوع ؛ فهذا الاتصال إذن متعلق بحركة ومتحرك أعنى بتغير ومتغير ، لا سيا ما يمكن فيه أن يتصل ولا ينقطع ، وهي الوضعية الدورية .

(١) أقول: يريد بيان ماهية الزمان.

وتقريره: أن التجدد والتصرم اللذين نبه على وجودهما فى الفصل المتقدم لا يمكن أن يوجدا إلا مع تغير حال ، وتغير الحال لا يمكن أن يكون إلا لشىء يصبح منه التغير ، وهو الموضوع ؛ لأن التغير عرض ، والعرض لا يوجد إلا فى موضوع.

فهذا الاتصال إذن متعلق الوجود بتغير هو عرض ، ومتغير هو جسم يحل التغير فيه . ومثل هذا التغير الواقع لا دفعة ، يسمى حركة .

فهذا الاتصال متعلق الوجود بحركة ومتحرك.

والبیان المذکور فی الفصل السابق قد دل علی وجوب کون کل حادث مسبوقاً بزمان ، وکل زمان له أول ، فهو حادث ، فإذن هو مسبوق بزمان آخر قبله ، ویلزم من ذلك وجوب کون الزمان متصلاً لا إلی أول .

والحركات المستقيمة لا يمكن أن تتصل لا إلى أول ، لوجوب تناهى الامتدادات ، ولما سيأتى فى النمط السادس .

فإذن الزمان يتعلق بحركة يمكن أن تتصل ولا تنقطع ، وهي الوضعية الدورية .

وهذا الانصال بحتمل التقديركما مضى بيانه . فهو من مقولة الكم.. ومن النوع المتصل. فالزمان كَـنَّمُ " يُشْفَدُرُ التغير ، أعنى الحركة ، وهذه ماهينه، وعند تبييرا ، صرح

بتسميته فقال:

[ وهو الزمان ] .

وهذا الاتصال يحتمل التقدير ، فإن «قبلا » قد يكون أبعد ، و «قبلا » قد يكون أقرب ، فهوكم مقدّرٌ للتغير . وهذا هو الزمان ،

ثم ذكر تعريفه فقال : [ وهو كمية الحركة ، لا من جهة المسافة بل من جهة التقدم والتأخر اللذين لا يجتمعان ] .

وذلك لأن الحركة :

كمية من جهة المسافة ؛ فإن الحركة نزيد بزيادة المسافة وننقص بنقصامها .

وكمية من جهة الزمان ؛ لأن الحركة تزيد بزيادة الزمان ، وننقص بنة صانه .

وللمسافة أجزاء يتقدم بعضها على بعض:قدماً وضعياً يوجد المتقدم والمتأخر. مجتمعين في الوجود .

والحركة تشجزأ بشجزئة المسافة ، ويصير بعضها متقدماً ، وبعدمها متأخراً ، بإزاء تقدم أجزاء المسافة وتأخرها ؛ إلا أن المتقدم والمتأخر منها لا يجتمعان ، بخلاف المتقدم والمتأخر من المسافة .

والزمان هو كمية الحركة ، لا من جهة المسافة . بل من جهة التقدم والتأخر اللذين لا يجتمعان .

فهذا بيان ما ذكره ههنا .

وقد قال في الشفاء بهذه العبارة :

[ وأنت تعلم أن الحركة يلحقها أن تنقسم إلى متقدم ومتأخر ، وإنما يوجد فيها المتقدم بأن يكون منها في المتقدم من المسافة ، والمتأخر بأن يكون منها في المتأخر من المسافة ؛ لكنه يتبع ذلك أن المتقدم من الحركة لا يوجد مع المتأخر منها ، كما يوجد المتأخر والمتقدم من المسافة معاً .

فيكون للتقدم والتأخر ، للحركة : خاصية المحقهما من جهة ما هما للحركة ، ليس من جهة ما هما للمسافة ، ويكونان معدودين بالحركة ؛ فإن الحركة بأجزائها تعد المتقدم والمتأخر ، فتكون الحركة لها عدد، من حيث لها في المسافة تقدم وتأخر .

ولها مقدار أرضاً بإزاء مقدار المافة والزمان.

وهو كمية الحركة ، لا من جهة المسافة ، بل من جهة التقدم والتأخر اللذين لا يجتمعان.

# الفصل السادس إشارة

(۱) كل حادث فقد كان قبل وجوده ممكن الوجود ، فكان إمكان وجوده حاصلا.

هذا هو العدد أو المقدار .

فالزمان عدد الحركة : إذا انفصلت إلى متقدم ومتأخر ، لا بالزمان ، بل بالمسافة ، وإلا لكان البيان تحديداً بالدور ] .

هذه عبارته .

وغرضه بيان هذا التحديد الذي ذكره القدماء، وهو غرضي من إيراد هذه النكتة الأخبرة .

(١) أقول: يريد بيان كون كل حادث مسبوقاً بموضوع أو مادة .

وتقريره : أن كل حادث فهو قبل وجوده :

إما ممتنع الوجود .

و إما ممكن الوجود .

والأول محال

والثانى حق .

فإذن له إمكان وجود . قبل وجوده .

وليس إمكان وجوده هو قدرة القادر عليه .

لأن السبب في كون المحال غير مقدور عليه ، كونه غير ممكن في نفسه .

والسبب فى كون غير المحال مقدوراً عليه . هو كونه ممكناً فى نفسه .

والشيء لا يكون سبباً لنفسه .

وليس هو قدرة القادر عليه ، وإلا لكان إذا قيل في المحال : إنه غير مقدور عليه : لأنه غير ممكن في نفسه ، فقد قيل : إنه

وأيضاً كونه ممكناً ، أمر له في نفسه .

وكونه مقدوراً عليه ، أمر له بالقياس إلى القادر عليه .

فإذن كونه بمكناً ، هو أمر مغاير لكونه مقدوراً عليه .

وهذا الإمكان ليس شيئاً معقولا بنفسه ؛ لأن الإمكان يكون لشيء ، بالقباس إلى وجوده ، كما يقال : البياض يمكن أن يوجد .

أو بالقياس إلى صبر ورته شيئاً آخر ، كما يقال : الجسِم يمكن أن يصير أبيض. .

فإذن هو أمر معقول ، بالقياس إلى شيء آخر ، فهو أمر إضافي .

والأمور الإضافية أعراض .

والأعراض لا توجد إلا في موضوعاتها .

فإذن الحادث يتقدمه إمكان وموضوع.

وذلك الإمكان قوة للموضوع ، بالنسبة إلى وجود ذلك الحادث فيه ، فهو قوة وجود . والموضوع :

موضوع بالقياس إلى الإمكان الذي هو عرض فيه .

وموضوع بالقياس إلى الحادث إن كان عرضاً .

ومادة بالقياس إليه إنكان صورة .

فهذا تقرير ما في الكتاب:

واعلم أن كل إمكان فهو بالقياس إني وجود .

والوجود :

إما بالعرض ، كوجود الجسم الأبيض .

وإما بالذات ، كوجود البياض .

وأما الإمكان بالقياس إلى وجود بالعرض ، فهو يكون الشيء بالقياس إلى شيء آخر له .

أو بالقياس إلى صيرورته موجوداً آخر كايقال : الحسم يمكن أن يكون أبيض ،

غير مقدور عليه ؛ لأنه غير مقدور عليه ، أو أنه غير ممكن في

أو يوجد له البياض ، أو يقال : الماء بمكن أن يصير هواء ، والمادة بمكن أن نصير موجودة بالفعل

وظاهر أن جميع هذه الإمكانات محتاجة إلى موضوع موجود معها وهو محلها .

وأما الإمكان بالقياس إلى وجود بالذات ، فيكُون الشيء بالقياس إلى وجوده . والإنخاو:

إما أن يكون ذلك الشيء :

مما يوجد في موضوع .

أو في مادة .

أو مع مادة .

كما يَقَالَ : البياض يمكن أن يوجد ، أو يكون : وكذلك الصورة والنفس .

وحكم هذا الإمكان فى الاحتياج إلى موضوع ، حكم القسيم الأول ، ويكون موضوعه حامل وجود ذلك الشيء .

و إما أن لا يكون كذلك ؛ بل يكون ذلك الشيء قائمًا بنفسه ، لا علاقة له بشيء من الموضوع والمادة .

ومثل هذا الشيء لا يجوز أن يكون محدثاً ؛ لأنه لوكان محدثاً ، لكان مسبوقاً بإمكان لامحالة ، كما مر .

وإمكانه لا يمكن آن يتعلق بموضوع دون موضوع ، إد لا علاقة له بشيء . فيازم أن يكون جوهراً قائمًا بنفسه ، ولكن الجوهر من حيث ماهيته ، لا يكون مضافاً إلى الغبر .

والإمكان مضاف، فلا يكون الإمكان هو حقيقة ذلك الجوهر . وإذ لم يكن حقيقته .

فهو عارض له . وقد فرض غير عارض لشيء . .

هذا خلف .

ولما تبين أن مثل هذا الشيء لا يمكن أن يكون محدثاً ، فهو : إن كان موجوداً ، كان دائم الوجود .

و إن لم يكن موجوداً ، كان ممتنع الوجود . وقد ظهر من ذلك أن الأشباء الحادثة تكون :

# نفسه ؟ لأنه غير ممكن في نفسه. فبيِّن إذن أن هذا الإمكان غير

إما أعراضاً .

أو صوراً.

أو مركبات.

أو نفوساً توجد مع المواد ، وإن لم تكن حالة فيها .

و إمكانات هذه الأشياء تكون قبل وجودها ، ويعبر عنها بالقوة . فيقال هذه الوجودات فى موادها بالقوة ، وهى تختلف بالبعد والقرب ، ونزول عنها مع خروج الموجودات من الفوة إلى الفعل .

وإنما يقع اسم الإمكان عليها بالتشكيك .

وأما إمكان الموجودات الممكنة فى أنفسها ، فهى أدور لازمة لماهيائها عند تجردها عن الوجودوالعدم ، بالقياس إلى وجودائها .

وكذلك الوجوب والامتناع:

إلا أن الموصوف بالوجوب لا يمكن أن يكون فوق واحد .

والموصوف بالامتناع لا يمكن أن يوجد فى الخارج .

والموصوف بالإمكان ماهيات كثيرة محتلفة هي موجودات العالم بأسرها .

وهذه الاختلافات أحوال للموصوفات في أنفسها .

فهذا ما أردت تحقيقه فى هذا الموضع لتزول الإشكالات الَّى تورد ههنا ، وظهر منها. أن قول الفاضل الشارح :

[الشيء قبل وجوده نبى صرف . فلا يصح الحكم عليه بالإمكان] .

م معارضته ذلك بأنه:

[ موصوف حينئذ بأنه مقدور للقادر ، وذلك يقتضى تمييزه ] .

ثم معارضته للمعارضة:

[ بالممتنعات المتميزة عن الممكنات ، مع كومها نفياً صرفاً ] .

خبط يقتضيه عدم التمييز بين الاعتبارات العقلبة . والأمور الخارجية . وأما قوله :

7 لو كان الامكان موجوداً . لكان :

### كون القادر عليه قادراً عليه .

واجبأ .

أو ممكناً .

والأول : محال ؛ لكونه وصفاً لغيره .

والثانى : محال ؛ لأنه يلزم من ذلك أن يكون للإمكان إمكان ] .

فالجواب عنه: أن الإمكان في نفسه اعتبار عقلي ، متعلق بشيء خارجي . فن حيث تعلقه بالشيء الخارجي . ليس بموجود في الحارج ، هو إمكان ، بل هو إمكان وجود في الخارج ، وتعلقه بذلك الشيء يدل على وجود فناك الشيء في الحارج ، وهو موضوعه .

ومن حيث كونه قائماً بالعقل ، موجود فى الحارج ، وله إمكان آخر يعتبره العقل ، وينقطع التسلسل بانقطاع الاعتبار ، كما مر فى التقدم .

لا يقال : وجود شيء في العقل ، دون الحارج ، جهل .

لأن الجهل هو وجود صورة فى الذهن ، على أنها صورة لموجود خارجى ، مع عدم المطابقة .

والاعتبارات العقلية لا توجد فى العقل ، على أنها صورة شىء فى الحارج ، بل على أنها أحكام موجودات فى الحارج .

وأحكام الموجودات غير موجودة فى الخارج ، من حيث هى أحكام ، بل تكون موجودة من حيث هى محكوم عليها .

وأما قوله :

[ إمكان الحادث لا يجوز أن يكون حالاً فيه ، لأن الحادث . قبل وجوده ، يمتنع أن يكون محلا لشيء ، ولا يجوز أن يكون حالاً فى غيره ، لأن نعت الشيء لا يكون حاصلاً فى غيره ] .

فالحواب: أن إمكان الشيء، قبل وجوده حال في موضوعه؛ فإن معناه كون ذلك الشيء في موضوعه بالقوة، وهو صفة للموضوع من حيث هو فيه، وصفة للشيء من حيث هو بالقباس إليه.

فبالاعتبار الأول يكون كعرض في موضوع .

# وليس شيئاً معقولا بنفسه يكون وجوده لا في موضوع ، بل هو إضافي ، فيفتقر إلى موضوع .

و بالاعتبار الثاني ، يكون كإضافة المضاف إليه .

ولما لم يمكن وجود مثل هذا الشيء إلا فى غيره ، لم يمتنع أن يقوم إمكانه أيضاً بذلك الغير .

وأما قوله :

لما كان الإمكان صفة إضافية ، مستدعية لوجود المتضايفين ، فهو إنما
 يتحقق بعد ثبوت الماهية والوجود ، وبازم منه تقدم الوجود على الإمكان ] .

فالجواب : أنه من حيث كونه صفة إضافية ، إنما يتحقق عند ثبوت المتضاينين ، ولكن يكفيه ثبوتهما في العقل ، ولا يجب منذلك تقدمهما عليه في الخارج ، لكنه من حيث تعلق معروضيه الثابتين في العقل بأمر وجودى في الخارج ، يستدعى لا محالة موضوعاً موجوداً في الخارج كما مضى في التقدم بعينه .

وأما قوله :

[ الحكم بكون الإمكان متعلقاً بموضوع ، أو مادة ، منقوض بالعقول ، والخوس المفارقة ، وبالهيولى ؛ فإنها ممكنة مع أنها غير متعلقة بموضوع ومادة ] .

فالحواب عنه : ما مر من الفرق بين إمكانين عند تعلقهما بما في الخارج ، وأن إمكان مثل هذه الأشياء صفة لماهياتها المجردة عن الوجود والعدم في العقل .

وهي من حيث ثبوتها في العقل ، موضوع .

والإمكان بهذا الاعتبار كعرض في موضوع .

وهو أيضاً صفة لوجوداتها ويكون بهذا الاعتبار كإضافة المضاف إليه .

وأما قوله :

[ لو قبل : الشيء لا يحدث إلا إذا صار وجوده أول ، ولا يصير أولى إلا إذا كان له مادة .

قلنا: المقدمتان ممنوعتان:

أما الصغرى ؛ فلأن الأولوية ، لو حصلت حال الحدوث ، لكان الكلام في

فالحادث يتقدمه قوة وجود ، وموضوعٌ ﴿

الفصل السابع تنسسه

(١) الشيء قد يكون بعد الشيء من وجوه كثيرة :

مثل البعدية الزمانية ، والمكانية .

و إنما نحتاج الآن من الجملة إلى ما يكون باستحقاق الوجود ، وإن لم يمتنع أن يكونا في الزمان معاً ، وذلك إذا كان وجود هذا عن

حصولها . كالكلام في حدوث الحادث . وتتسلسل العلل دفعة .

واو حصلت قبل الحدوث ، فوجود الحادث كان موقوفاً :

إما على وجودها .

أو على عدمها .

والأول : يتمتضى وجود الحادث معها . لا بعدها .

والثاني : يَمْتَضِي وَجُودُ الحادثُ قبلها . كما اقتضى بعدها .

وأما الكبرى : فلما مر ] .

فالجواب عنه : أن الشيء لا يحدث إلا إذا صار وجوده واجباً ، فضلا عن الاولوية ، وإنما يحدث مع تحقق وجوبه ، غير متأخر عنه . ولا متقدم عليه . ووجوبه إنما يتحقق بأن يتم استعداد مادته ، أو موضوعه ، لقبوله . وذلك الاستهام يتعلق بشرائط تستجمعها الحركة المتصلة التي لا أول لها ، الموجودة في الجسم الإبداعي ، على ما بشتمل العلم الإلهي على ببانه

(١) أقول: يريد إثبات الحدوث الذاتي للمكنات.

ولما كان تحقيق الحدوث الذاتى مبنيًّا على تحقيق التأخر الذاتى ؛ لأن الحدوث ـــ وهو كون وجود الشيء متأخرًا عن لا وجوده ـــ ينقسم :

# آخر ، ووجود الآخر ليس عنه ، فما استحق هذا الوجود إلا والآخر حصل له الوجود ، ووصل إليه الحصول .

ا نمانی

و إني ذاتي .

لانقسام التأخر إليهما .

قدم الشيخ تحقيق معنى التأخر الذاتي على إثبات الحدوث الذاتي .

واعلم أن تأخر الشيء عن غيره. يقال بخمسة معان ، على ما حقق في الفلسفة الأولى:

أحدها : بالزمان .

والثاني : بالمرتبة أوالوضع الذي يكون التأخر المكاني صنفاً منه .

والثالث: بالشرف.

والرابع : بالطبع .

والخامس: بالمعلولية .

والأخيران يشتركان في معنى واحد ، هو التأخر بالذات .

والمعنى المشترك أن يكون الشيء محتاجاً إلى آخر في تحققه. ولا يكون ذلك الآخر محتاجاً إلى ذلك الشيء.

فالمحتاج هو المتأخر بالذات عن المحتاج إليه . ثم لا يخلو :

إما أن يكون انحتاج إليه ، مع ذلك ، هو الذي بانفراده يفيد وجود انحتاج .

أو لا يكون .

وانحتاج : بالاعتبار الأول . متأخر بالمعلولية ، وهو كحركة المفتاح بالقياس إلى حركة اليد .

وبالاعتبار الثانى متأخر بالطبع ، وهو كالكثير بالقياس إلى الواحد . وكالمشروط بالقياس إلى الشرط .

والمتأخر بالمعلولية لا ينفك عن التقدم بالعلية فى الزمان ، ويرتفع كل واحد مبهدا مع ارتفاع صاحبه ؛ إلا أن ارتفاع المعلول يكون تابعاً ومعلولا لارتفاع العاة ، من غبر انعكاس .

وأما الآخر فليس يتوسط هذا بينه ، وبين ذلك الآخر فى الوجود ، بل يصل إليه الوجود لا عنه ، وليس يصل إلى ذلك إلا مارًا على الآخر .

والمتأخر بالطبع يستلزم المتقدم فى الوجود ، من غبر انعكاس ؛ فإن المتقدم يمكن أن يوجد لامم المتأخر ، أما المتأخر فلا يمكن أن يوجد إلا مع المتقدم .

وربما يقال للمعنى المشترك تأخر بالطبع. ويخص التأخر بالمعلولية باسم التأخر بالذات : والشيخ : استعملهما في «قاطيغورياس الشفاء» كذلك ، وذلك أنه قال ؛ عند ذكر التقدم بالعلية :

[وإنكان يقال: المتقدم بالطبع على المتقدم بالعلية ، والذات ] .

أما في هذا الكتاب فقد سمى المشترك تأخراً بالذات .

والدليل عليه : أنه مثل له بحركة المفتاح واليد ، وهو تأخر بالمعلولية الذى هو أحد قسميه ثم أطلق اسم التأخر بالذات صريحاً على القسم الآخر ، وهو تأخر ما ، لنشىء بحسب غيره ، عما له بحسب ذاته ، وهو تأخر بالطبع ، لا بالمعلولية .

وهذا التأخر ... أعنى الذاتى ، بالمعنى المشترك ... هو تأخر حقيقى ، وما سواه فايس بحقيقى ؛ لأن المتأخر بالزمان ، أو بالمرتبة والوضع ، أو بالشرف ، يمكن أن يصير بالفرض متقدماً ، وهو هو ؛ لأن المقتضى لتأخره ،هو أمر عارض لذاته . وأما المتأخر بالذات فلا يمكن أن يفرض متقدماً ، وهو هو ؛ لأن المقتضى لتأخره هو ذاته لا غبره ؛ ولهذا خصه الشيخ بأنه الذي يكون باستحقاق الوجود .

واعلم أن المتأخر بالمعلولية يجب أن يكون في الزمان مع المتقدم بالعلية .

والمتأخر بالطبع لا يجب أن يكون فى الزمان ، مع المتقدم ، بل يمكن أن يكون ، و يمكن أن لا يكون ؛ ولذلك حكم الشيخ على المعنى المشترك بينهما ، بالإمكان العام الشامل للوجوب واللاوجوب ، وهو قوله :

[ وإن لم يمتنع أن يكونا في الزمان معاً ] .

وقوله :

[ وذلك إذا كان وجود هذا عن آخر ، ووجود الآخر ليس عنه ، فما استحق

وهذا مثل ما تقول: حركت يدى فتحرك المفتاح ، أو ثم تحرك المفتاح ، ولا تقول تحرك المفتاح فتحركت يدى ، أو ثم

هذا الوجود ، إلا والآخر حصل له الوجود ، ووصل إليه الحصول .

وأما الآخر فليس يتوسط هذا بينه وبين ذلك الآخر فى الوجود ، بل يصل إليه الوجود لا عنه ، وليس يصل إلى ذلك إلا مارًا على الآخر ] .

هو بيان التأخر بالذات ، بتقريره في بعض أقسامه .

ومعناه أن هذا التأخر يكون إذا كان وجود هذا؛ يعنى المتأخر ــــ كالمعاول مثلا ـــ عن آخر، يعنى المتقدم ــــ كالعلة مثلاً ــــ و وجود المتقدم ليس عن المتأخر ، فما استحق المتأخر الوجود . إلا والمتقدم حصل له الوجود و وصل إليه الحصول من علته ، إن كان له علة .

وأما المتقدم . فليس يتوسط المتأخر بينه وبين علته فى الوجود ، بل يصل إليه الوجود . لا عن المتأخر ، وليس يصل إنى المتأخر من تلك العلة إلا مارًا على المتقدم . وذهب الفاضل الشارح إلى أن المراد :

أن العلة متوسطة بين ذات المعلول و وجوده ، والمعلول ليس بمتوسط بين ذات العلة ، و وجودها ] .

ولست أرى هذا التفسير مطابقاً لألفاظ هذا الكتاب.

#### وقوله :

[ وهذا مثل ما تقول : حركت يدى فتحرك المفتاح ، أو ثم تحرك المفتاح ، ولا تقول : تحرك المفتاح ، فتحركت يدى ، أو ثم تحركت يدى ؛ وإن كانا معاً فى الزمان ، فهذه بعدية بالذات ] .

إيراد المثال ؛ للتقدم الذاتي ، ومعناه واضح .

واعترض الفاضل الشارح على التقدم بالعلية ، فقال :

إن كان المراد من تقدم العلة على المعلول ، كوبها مؤثرة فيه ، كان معنى قولنا : العلة متقدمة على المعلول ، هو أن المؤثر فى الشيىء . مؤثر فيه ، وهذا تكرار خال عن الفائدة .

وإنكان المراد شيئاً آخر ، فلا بد من إفادة تصوره ] .

تحركت يدى . وإن كانا معاً فى الزمان . فهذه بعدية بالذات . (٢) ثم أنت تعلم أن حال الشيء الذي يكون للشيء باعتبار ذاته ، متخلياً عن غيره ، قبل حاله من غيره ، قبلية بالذات .

وجعل قول الشيخ :

[ الوجود لا يصل إن المعلول إلا مارًّا على العلة ] بياناً لذلك ، ونسبه إلى الحجاز .

وجعل التمثيل [ بحركة اليد والمفتاح ] .

بياناً آخر غيره . ونسبه إلى الركاكة .

وأقول: تقدم الشيء الذي منه الوجود: على الشيء الذي له الوجود. في الوجود، معلم معلوم بيديهة العقل وليس الخرض من هذه البيانات والأمثلة تعريفه: ولا إثباته. بل الغرض بيان إمكان انفكاكه عن التقدم الزماني: فإن الجمهور يظنون أن وجود التقدم الزماني شرط في وجود هذا التقدم.

(٢) أقول : لما فرغ من بيان معنى التأخر الذاتى شرع فى المقصود ، وهو إثبات الحدوث الذاتى للمكنات .

وتقريره : أن حال الشيء الذي يكون له بحسب ذاته مع قطع النظر عن غيره ، إنما يكون قبل حاله بحسب غيره . قبلية بالذات .

لأن ارتفاع حال الشيء بحسب ذاته ، يستلزم ارتفاع ذاته ؛ وذلك يقتضي ارتفاع الحال التي تكون للذات بحسب الغبر .

وأما ارتفاع الحال التي بحسب الغير فلا يقتضي ارتفاع الحال التي بحسب الذات .

والهوجود عن الغير الممكن بالذات ؛ لو انفرد عن الغير ، لاستحق العدم بحسب الحارج .

وأما بحسب العقل فلا يستحق العدم ولا الوجود ؛ لأن وجوده إنما يكون له ، ياعتبار وجود علنه ، وعدمه إنما يكون باعتبار عدم علته ، وكلاهما مغايران له .

وهذه الحال ، أعنى التجرد عن الاعتبارات ، لا تكون إلا فى العقل ، فالحال التي تكون له متجرداً عن الغير :

إما العدم .

وكل موجود عن غيره ، يستحق العدم او انفرد ، أو لا يكون له وجود لو انفرد ، بل إنما يكون له الوجود عن غيره .

وإما أن لا يكون له وجود ولا عدم .

وأما وجوده . فهو حال له محسب الغير .

فإذن وجوده مسبوق :

إما بعدمه .

أو بلا وجوده .

وهذا هو الحدوث الذاتي .

قال الفاضل الشارح:

[ الممكن لا يستحق الوجود من ذاته ، ولا يلزم منه أنه يستحق اللا وجود ؛ فإن المستحق للا وجود هو الممتنع .

فإذن وجوده مسبوق ، بلا استحقّاق الوجود ، لا بالعدم ، أو باللاوجود ] .

#### ثم قال :

[ فنى قول الشيخ : إنه يستحق العام لو انفرد ، أولا يكون له وجود ، لو انفرد ، مغالطة ؛ لأنه : إن أراد بالانفراد اعتبار ذاته •ن حيث هى هى ، فهو فى هذه الحالة لا يستحق العدم أو اللا وجود ، وإلا لكان ممتنعاً . لا ممكناً . وإن أراد به اعتبار ذاته مع عدم علته ، فلا يكون الانفراد انفراداً ] .

والحواب عنه : أن الماهية المجردة عن الاعتبارات ، لا ثبوت لها فى الخارج ، فهى وإنكازت باعتبار العقل لا تخلو ، من أن تعتبر :

إما مع وجود الغير .

أو مع عدمه .

أو لا تعتبر مع أحدهما .

لكنها إذا قيست إلى الخارج لم يكن بين القسمين الآخرين فرق ؛ لأنها إن لم تكن مع وجود الغير، لم تكن أصلا.

فإذن انفرادها هو لاكونها . وهذا معنى استحقاق العدم .

فإذن لا يكون له وجود ، قبل أن يكون له وجود ، وهو الحدوث الذاتي .

# الفصل الثامن تنبيه

(۱) وجود المعلول متعلق بالعلة ، من حيث هي على الحال التي بها تكون علة ،من طبيعة ،أو إرادة ، أو غير ذلك أيضاً ، من أمور يحتاج إلى أن تكون من خارج ، ولها مدخل في تتميم كون العلة علة بالفعل .

مثل الآلة : حاجة النجار إلى القدوم .

وأما باعتبار العقل؛ فانفرادها يقتضى تجريدها عن الوجود والعدم معاً ، ولفظة : [ لا يكون له وجود ] .

فى قول الشيخ : [ أو لا يكون له وجود لو انفرد ] .

ليست بمعنى العدول . حتى يكون معناها أنه يثبت له أن لا يكون له الوجود . بل هي بمعنى السلب ؛ فإن الفعل لا يعطف على الاسم .

وتقدير الكلام :

كل ووجود عن غيره . فلنيس معه معنى الوجود لو انفردت ماهيته . وتقدير النتيجة :

أن تجرد تلك الماهية عن اعتبار الوجود ، يكون لها قبل وجودها بالذات .

( ١ ) أقول : يريد أن بنبه على أن المعلولات لا تتخلف عن علمها التامة .

فذكر أن وجود المعلول متعلق بعلته المستجمعة لحميع ما يحتاج إليه فى عليبَها بالفعل ، كما مضي . أو المادة : حاجة النجار إلى الخشب .

أو المعاون : حاجة النشار إلى نشار آخر .

أَو الوقت : حاجة الآدمِي إلى الصيف.

مُ أَشَارِ إِلَى بِعِضَ تِلْكُ الْأُمُورِ ، وقسمها :

إلى ما لا يخرج عن ذات العلة ، وإلى ما يخرج .

والأول: كالطبيعة المقتضية للحركة لا مع الشعور: والإرادة المقتضية لها مع الشعور؛

فإن علة هاتين الحركتين لا تتحصل موجودة، إلا بأحدهما .

وكذلك الحالة النَّى النَّهُ مَن النَّبائية التَّى تصبر بها علمة لحركة غير طبيعية ولا إرادية .

والحالة التي تكون للعلل التي هي فوق هذه العلل .

وقوله: [أو غير ذلك].

إشارة إلى القسم الثانى ، أعنى ما يخرج عن ذات العلة ، مما له مدخل فى تتميم عليهما بالفعل . فقد ذكر منه سنة أصناف بمكن أن تشتمل عليها قسمة ، وهى أن يقال : تلك الأمور تكون :

إما وجودية .

وإما عدمية .

والوجودية تكون :

إما شيئاً ينضاف إلى العلة لتتمكن من العلية .

أو شيئاً لا ينضاف إلبها .

والأول :

إما شيء يتوسط بينها وبين معلولها كالآلة .

وإما شيء لا يتوسط .

وهو إما ذات ينضاف إليها ، كالمعاون .

أو وصف لها ، كالداعي .

والشيء الذي لا ينضاف إليها:

إما محل لفعلها كالمادة .

أو الداعى : حاجة الآكل إلى الجوع .

أو زوال المانع : حاجة الغسال إلى زوال الدُّجْن .

وإما ليس بمحل لفعلها ؛ كالزمان ، والعدمية ، كزوال المانم .

آفى الوقت: حاجة الأدتمى إلى الصيف].

أى حاجة متخذ الأديم ، وهو منسوب إلى جمع الأديم ، والأديم بجمع على أدّم ، كأفيق وأذَّى، وهو الحلدالذي لم تم دباغته ، ويجمع أيضاً على آدِ مَنَّه ، كرغيف وأرغفة .

فالمنسوب إليه ، إما :

أَدَّ مَبِيُّ ، بفتح الألف والدال .

أو آد مي ، بمد الألف وكسر الدال .

والزمان ههنا شرط وجودي لجودة الصنعة ، لا في كون العلة علة بالفعل.

والداعي ، غير الإرادة ، فإن الفاعل بالإرادة ، قد يكون له داع ، وقد لا يكون ، فيُحدث ، وهو في جسيع الأحوال موصوف بأنه فاعل بالإرادة .

والدُّجْن في قوله: [حاجة الغسال إلى زوال الدُّجْن ].

هو إلباس الغيم السهاء ، وهو ضد الصحو .

وعلى : [ زوال المانع] .

اعترض الفاضل الشارح:

بأنه قيد عدمي ، والعدم لا يكون جزءاً من العلة الموجودة .

والحواب: أن الشيخ لم يقل:

إن هذه الأمور أجزاء العلة .

بل ذکر:

أنَّهَا مما له مدخل في تتميم عليتها ، وصيرورتها علة بالفعل .

ولا شك أن العلة مع ما يمنعها من التأثير لا تكون علة بالفعل .

واعلم أن الأمر العَدَى ، ليس عدماً صرفاً ، بل هو عدم مقيد بوجود شيء ؛ وهو ،

من حيث هو كذلك ، أمر ثابت في العقل ، فيصح أن يكون علة لما هو مثله ، كما يقال : عدم العلة ، علة العدم .

ويصح أن يكون شرطاً لوجود معلول ثابت على الإطلاق ، ويصير حزماً من المفهوم من علته العامة ، إذا كان ذلك المفهوم مركباً في العقل . (٢) وعدم المعلول متعلق بعدم كون العلة على الحالة التي هي بها علمة بالفعل ، سواء كانت ذاتها موجودة لا على تلك الحالة ، أو لم تكن موجودة أصلا .

(٣) فإذا لم يكن شيء معوق من خارج ، وكان الفاعل بذاته موجودًا ، ولكنه ليس لذاته علمة ، توقف وجود العلول على وجود الحالة المذكورة .

فإذا وجدت – كانت طبيعة ، أو إرادة جازمة ، أو غير ذلك – وجب وجود المعلول .

وإن لم توجد ، وجب عدمه .

وأَيهما فرض أبدا ،كان ما بإزائه أبدًا ، أو وقتاً ما ، كانوقتاً ما.

(٤) وإذا جاز أن يكون شيء متشابه الحال في كل شيء ، وله معلول . لم يبعد أن يجب عنه سرمدا .

 <sup>(</sup>٢) أقول: لما ذكر الأمور التي تتم بها علية العلة . وهي ما يتعلق وجود المعلول بجملتها ، ذكر أن عدم المعلول يتعلق بعدم شيء من تلك الجملة :

إما عدم حال من الأحوال المعتبرة في العلية بالفعل . وحدها . وإما عدم ذات العلة مطلقاً .

<sup>(</sup>٣) أقول: أى إذا كان الفاعل موجوداً ، ولا مانع ، ولم يكن هو لذاته علة تامة ، بل يحتاج إلى حالة من الأحوال المذكورة ، فوجود المعلول موقوف على وجود الما الحالة ، فإذا وجدت ، وجب وجود المعلول ؛ لأنه لم يتوقف إلا عليها .

و إن لم توجد وجب عدمه ؛ لأنه توقف على شيء لم يوجد .

وأى الأمرين فرض أبداً . أو وقتاً ما دون وقت . كان ما بإزائه مثله .

<sup>(</sup>٤) أقول : أي إذا جاز أن تكون علة تامة موجودة لا أول لوجودها ولا آخر ، وهي

فإن لم يسم هذا مفعولا ، بسبب أن لم يتقدمه عدم ، فلا مضايقة في الأسماء بعد ظهور المعنى «

متشابهة الحال فى كل شىء ، لا يتجدد لها حال ، ولا يزول عنها حال ، ولها معلول ، لم يبعد أن يجب عنها دائماً .

وإنما قال : [لم يبعد].

وإنكان من الواجب أن يقول : [ وجب أن يجب عنه سرمدا ] .

لأن مقصوده ههنا إزالة الاستبعاد؛ فإن الجمهور يستبعدون وجود معاول دائم الوجود .

وأيضاً القطع بوجود علة هذا شأنها ، مبنى علىأن العلة الأولى يمتنع أن يكون لها صفة أوحال يجوز أن تتغير ، وذلك مما لم يسبق إليه إشارة بعد .

فلذلك اقتصر ههنا على الحكم بالتجويز ، وإزالة الاستبعاد .

وإ مما عبر عن « الدوام » ههنا بـ « السرمد » ؛ لأن الاصطلاح :

كما وقع على إطلاق الزمان على النسبة التي تكون لبعض المتغيرات إلى بعض ، في ا امتداد الوجود .

فقد وقع على إطلاق الدهر ، على النسبة التي تكون للمتغيرات إلى الأمور الثابئة .

والسرمد على النسبة التي تكون للأمور الثابتة بعضها إلى بعض .

ثم أوماً إلى أن مثل هذا المعلول يكون بالحقيقة مفعولا ؟ فإن لم تطلق لفظة ، المفعول ، عليه ، يسبب أن لم يتقدم عليه عدم بالزمان ، فلا مضايقة فى وضع الأسامى ، بعد ظهور المعنى .

فظهر من ذلك أن المفعول أعم من المحدّث.

# الفصل التاسع تنبيه

(١) الإبداع هو أن يكون من الشيء وجود لغيره ، متعلق به فقط ، دون متوسط من مادة ، أو آلة ، أو زمان .

- (٢) وما يتقدمه عدم زماني ، لم يستغن عن متوسط .
  - (٣) والإبداع أعلى مرتبة من التكوين والإحداث •

(١) أقول : هذا تفسير لفظة «الإبداع » بحسب الاصطلاح القريب من استعمال الجمهور .

( ۲ ) أقول : وهذا تذكار لما سلف ، وهو أن كل مسبوق بعدم فهو مسبوق بزمان
 ومادة .

والغرض منه عكس نقيضه ، وهو أن كل ما لم يكن مسبوقاً بمادة وزمان ، لم يكن مسبوقاً بعدم .

ويتبين من انضباف تفسير « الإبداع » إليه ، أن » الإبداع » هو أن يكون من الشهىء وجود لغيره . من غير أن يسبقه عدم ، سبقاً زمانيًّا .

وعند هذا يظهر أن ه الصنع # و « الإبداع # يتقابلان ، على ما استعملهما في صدر النمط .

 (٣) أقول : التكوين هو أن يكون من الشيء وجود مادى . والإحداث هو أن يكون من الشيء وجود زمانى .

وكل واحد منهما يقابل الإبداع من وجه .

والإبداع أقدم منهما ؛ لأن :

المادة ، لا يمكن أن تحصل بالتكوبن .

والزمان . لا يمكن أن يحصل بالإحداث .

لامتناع كوبهما مسبوقين بمادة أخرى ، وزمان آخر .

# النصل العاشر تنبيه و إشارة

(١) كلشىء لم يكن شمكان، فبيّن في العقل الأول، أن ترجّع أحد طرفى إمكانه، صار أولى بشيء وبسبب، وإن كان قد يمكن العقل أن يذهل عن هذا البيّن، ويفزع إلى ضروب من البيان.

فإذن « التكوين » و « الإحداث » مرتبان على « الإبداع » ، وهو أقرب مهما إلى العلمة الأولى ، فهو أعلى مرتبة مهما .

وليس في هذا البيان موضع خطابة ، كما ذهب إليه الفاضل الشارح .

 (١) أقول : الححدَث لا يكون واجباً ، فهو ممكن ، والممكن يفتقر في ترجع أحد طرفي وجوده وعدمه ، على الآخر ، إن علة مرجحة لذلك الطرف .

وهذا حكم أولى ، وإنكان قد يمكن للعقل أن يذهل عنه ، ويغزع إلى ضروب من البيان ، كما يفزع إلى أخروب من البيان ، كما يفزع إلى التمثيل بكفتى الميزان المتساويتين اللتبن لا يمكن أن تترجع إحداهما على الأخرى ، من غير شيء آخر ينضاف إليها ؛ وإنى غير ذلك مما يجرى مجراه . ويذكر في هذا الموضع .

ثم إن صدور الممكن المعالول ؛ مع ذلك الترجيح ، عن تلك العلة :

إما أن يكون واجباً .

أو لا يكون . بل يكون ممكناً ؛ إذ لا وجه لأن يكون ممتنعاً . مع فرض وقوعه .

و إن كان ممكناً عاد الكلام فى طلب سبب ترجحه جدّعاً ، أى جديداً ، أو حديثاً ، ولا يقف ؛ بل يؤدى إن الافتقار بعدكل سبب ، إنى سبب آخر ، لا إنى نهاية .

ويلزم منه أيضاً أن لا يكون ما فرض سبباً ، بسبب ، وهو محال .

فإذن صدور المعاول . مع المرَّجيع . عن السبب الأول ، واجب ، وهو المطاوب .

وظهر من ذلك أن العلة ما لم يجب صدور المعلول عنها ، لم يوجد المعلول، وأيضاً أن العلة

وهذا الترجيح والتخصيص عن ذلك الشيء .

إِما أَن يقع ، وقد وجب عن السبب .

أو بعدُ لم يجب ، بل هو فى حد الإمكان عنه ؛ إذ لا وجه للامتناع عنه ، فيعود الحال فى طلب سبب الترجيح جذعاً ، ولا يقف .

فالحق أنه يجب عنه •

# الفصل الحادى عشر تنبيه

(۱) مفهوم أن علة ما ، بحيث يجب عنها (۱) غير مفهوم أن علة ما بحيث يجب عنها (ب

الأولى ، كما كانت واجبة لذاتها ، كانت واجبة فى عليتها ، وإنما وسم الفصل بـ ٥ التنبيه والإشارة و معاً ، لاشتماله :

على حكم أولى ، وهو احتياج الممكن فى وجوده إلى سبب ، وهذا الحكم مع أوليته مشهور لم ينازع فيه أحد .

وعلى حكم قريب من الوضوح ، وهو كون السبب فى سببيته واجباً ، وهذا مما نازع فيه قوم من المتكلمين ؛ فإنهم حكموا بأن الفاعل المختار ؛ إنما يصدر الفعل عنه ، على سبيل الصحة ، لا على سبيل الوجوب .

(۱) أقول: يريد بيان أن الواحد الحقيقى ، لا يرجب ، من حيث هو واحد ، إلا شيئاً واحداً بالعدد ، وكأن هذا الحكم قريب من الوضوح ؛ ولذلك وسم الفصل بالتنبيه. و إنما كثرت مدافعة الناس إياه ، لإغفالهم معنى الوحدة الحقيقية . وتقريره : أن يقال : مفهوم كون الشيء بحيث يجب عنه (۱) غير مفهوم كونه بحيث يجب عنه (س) . الاشارات والشبهات و إذا كان الواحد يجب عنه شيئان ، فمن حيثيتين مختلفيي المفهوم ، مختلفتي الحقيقة .

أى عليته لأحدهما ، غير عليته للآخر .

وتغاير المفهومين ، يدل على تغاير حقيقتيهما .

فإذن ، المفروض لبس شيئاً واحداً ، بل هو شيئان ، أو شيء موصوف بصفتين متغايرتين ، وقد فرضناه واحداً .

هذا خلف .

وهذا القدر كاف في تقرير هذا المعنى ، ولزيادة الوضوح قال :

[ وذانك الشيئان :

إما أن يكونا من مقومات ذلك الشيء الواحد .

أو من لوازمه .

فإن كانا من لوازمه ، عاد الكلام الأول بعينه ولم يقف .

فهما إذن من مقوماته ] .

وفى بعض النسخ بزيادة ، [ أو بالنفريق ] .

بعد قوله : [ فإما أن يكونا من مقوماته . أو من لوازمه ] .

والمراد منه أن يكون . أحدهما من مقوماته .

والآخر من لوازمه .

وحينئذ لا تكون حيثية استلزام ذلك اللازم ، هي بعينها حيثية ذلك المقوم .

ويلزم منه أن يكون مبدأ حيثية الاستلزام غبر خارج عن ذانه ، وإلا عاد الكلام .

وعلى الحملة ، مع جميع التقديرات ، يلزم منه تركب :

إما فى ماهية ذلك الشيء .

أو لأنه موجود بعدكونه شيئاً ما .

أو بعدوجوده بتفريق له .

والأول : كما في الجسم ، بحسب ماهيته المنقسمة إلى مادة وصورة .

والثانى : كما فى العقل الأول بحسب التكثر الذى يلزمه عند وجوده ، بسبب تغاير ماهمته ووجوده .

فإما أن يكونا من مقوماته.

أو من لوازمه .

أو بالتفريق .

والثالث : كما في الشيء المنقسم إلى أجزائه أو جزئياته .

فإذن كل ما يلزم عنه اثنان معاً ، ليس أحدهما بتوسط ، فهو منقسم الحقيقة .

واشترط أن لا يكون أحدهما بتوسط ؛ لأن الأشياء الكثيرة بمكن أن تصدر عن

الواحد الحقيقي ، ولكن البعض بتوسط البعض .

وإنما قال : [ فهو منقسم الحقيقة ] .

ولم يقل : [ منقسم الماهية ] .

لأن الماهية قد تكون بسيطة ، والتكثر يازمها :

إما للوجود .

أو لما يعرض بعد الوحود .

کامر.

وعارض الفاضل الشارح ذلك:

[ بأن الواحد قد يسلب عنه أشياء كثيرة ، كقولنا هذا الشيء :

ليس بحجر .

وليس بشجر .

وقد يوصف بأشياء كثيرة ، كقولنا :

هذا الرجل قائم .

وقاعد .

وقد يقبل أشياء كثيرة ، كالجوهر :

للسواد .

والحركة .

ولا شك :

فإن فرضتا من لوازمه ، عاد الطلب جَذَعاً ، فتنتهى إلى حشتين من مقومات العلة ، مختلفتين

أن مفهومات سلب تلك الأشياء عنه .

واتصافه ستلك الأشياء .

وقبوله لتلك الأشياء .

مختلفة ، ويعود التقسيم المذكور حتى يلزم :

أن يكون الواحد ، لا يسلب عنه إلا واحد .

ولا بوصنف إلا بواحد .

ولا يقبل إلا واحداً ٢.

والحواب عنه: أن سلب الشيء من الشيء.

واتصاف الشيء بالشيء.

وقبول الشيء للشيء.

أمور لا تتحقق عند وجود شيء واحد لا غير ، فإنها لا تلزم الشيء الواحد ، من حيث هو واحد ، بل تستدعي وجود أشياء فوق واحدة ، تتقدمها ، حتى تلزم تلك الأمور لتلك الأشياء ، باعتبارات مختلفة .

وصدور الأشياء الكثيرة ، عن الأشياء الكثيرة ، ليس بمحال .

وبيانه : أن السلب يفتقر إلى ثبوت :

مسلوب .

ومسلوب عنه .

يتقلمانه ، ولا يكني فيه ثبوت المسلوب عنه فقط . وكذلك الاتصاف يفتقر إلى ثبوت : موصوف .

وصفة .

إما للماهية . وإما لأنّه موجود.

والقابلية إلى :

قابل .

ومقبول .

أو إلى :

قابل.

وشيء يوجد المقبول فيه .

واختلاف المقبول ؛ كالسواد والحركة ، يفتقر إلى :

اختلاف حال القابل.

فإن الجسم : يقبل السواد ، من حيث ينفعل عن غيره .

ويقبل الحركة ؛ من حيث يكون له حال لا يمتنع خروجه عنها .

وأما صدور الشيء عن الشيء ، فأمر يكني فى تحقيقه فرض شىء واحد هو العلة ، وإلا لا متنم استناد جميع المعلولات إلى مبدأ واحد .

لا يقال: الصدور أيضاً لا يتحقق ، إلا بعد تحقق:

شيء يصدر عنه .

وشيء صادر .

لأنا نقول : الصدور يقع على معنيين .

أحدهما : أمر إضاف بعرض للعلة والمعلول من حيث يكونان معاً ، وكلامنا ليس فيه .

والثانى : كون العلة بحيث يصدر عنها المعلول .

وهو بهذا المعنى متقدم :

على المعلول .

ثم على الإضافة العارضة لهما .

وكلامنا فيه : وهو أمر واحد ، إن كان المعلول واحداً .

وذلك الأمر قد يكون هو ذات العلة بعينها ، إن كانت العلة علة لذاتها .

و إما بالتغريق .

فكل ما يلزم عنه اثنان معاً ليس أحدهما بتوسط. الآخر ، فهو منقسم الحقيقة .

> الفصل الثانى عشر أوهام وتنبيهات

(١) قال قوم : إن هذا الشيء المحسوس ، موجود لذاته ، واجب لنفسه .

وقد يكون حالة تعرض لها ، إن كانت علة لا لذاتها ، بل يحسب حالة أخرى .

أما إذا كان المعلول فوق واحد ، فلا محالة يكون ذلك الأمر مختلفاً ، ويلزم منه النكثر في ذات العلة ، كما مر .

 (١) أقول : يريد بيان مذاهب الناس في وجوب أعيان الموجودات ، وإمكانها ، وقدمها ، وحدوثها .

وأن ينبه على ما هو الحق عنده منها .

وأول اختلافهم : فى الشيء الغنى عن المؤثِر ، الذى هو موجود لنفسه ، واجب لذاته : أهو واحد ؟

أم أكثر من واحد ؟

والقائلون : بأنه أكثر من واحد ، المترقوا :

إلى قائلين بأنه هذه الموجودات المحسوسة .

وإلى قائلين بأنه غير ذلك .

والفرقة الأولى زعمت : أن الأفلاك والكواكب بأشكالها وهيئاتها ، ونضَّدها ، والعناصر بكلياتها ؛ واجبة قديمة .

وأن الممكن الحادث في العالم هو الحركات والتركيبات ، وما يتبعها ، لا غير .

لكنك إذا تذكرت ما قبل لك فى شرط واجب الوجود ، لم تحد هذا المحسوس واجباً .

وتلوت قوله تعالى :

« لا أحب الآفِلين »

فإِن الهُوِىُّ في حظيرة الإمكان ، أُفول ما .

وقال آخرون : بل هذا الموجود المحسوس معلول .

ثم افترقوا:

والشيخ رد عليهم بتذكر ما مر ، من شرط واجب الوجود :

وهو أنه واحد غير محتاج فى قوامه إلى شىء ، وغير منقسم بحسب الحدوالماهية .

ولا بحسب المعنى والقوام .

ولا بحسب الكمية إلى أجزاء ، ولا إلى جزئيات .

ولا إلى ماهية و وجود .

وأن جميع ما هو موصوف بشيء من ذلك ممكن .

ثم استشهد على امتناع كون هذه المحسوسات الموصوفة بذلك ، مبادئ بأنفسها .

غنية عن غيرها بقوله تعالى : [ لا أحيبُ الآفيليين ] .

فى قصة إبراهيم عليه السلام ، حكاية عنه ، حين حكم بامتناع ربوبية الكواكب ، لأفولها ؛ فإن الإمكان أفول ما .

وأما الفرفة النانية القائلة: بأن هذه المحسوسات ليست بواجبة ، فقد افترقوا:

إلى قائلين بأن مادة هذه المحسوسات وعنصرها واجبة .

وإلى قائلين بأسها ليست بواجبة .

أما القائلون بأنها واجبة :

فنهم من ذهب إلى أنها هيولى مجردة عن الصورة ، ككثير من القدماء .

ومنهم من ذهب إلى أنها أجزاء ، هي أجسام :

فمنهم من زعم : أن أصله وطينته غير معلولين ، لكن صنعته معلولة .

فهؤلاء قد جعلوا في الوجود واجبين .

وأنت خبير باستحالة ذلك .

ومنهم من جعل وجوب الوجود لضدين ، أو لعدة أشياء . وجعل غير ذلك من ذلك .

إما متفقة بالنوع ، مختلفة بالأشكال ، وهم أصحاب دبمقراطيس .

وإما مختلفة بالنُّوع ، وهم أصحاب الخلط .

ومنهم من ذهب إلى أنها عنصر واحد ، هو :

ماء.

أو بخار .

أو هواء .

أو غير ذلك .

ثم انفقوا على أن هذه المحسوسات كاثنة من تلك المادة ، حادثة معلولة ، وأثبتوا علة مغايرة لها :

إما واجبة واحدة .

أو فوق واحدة .

أما القائلون : بأنها واحدة ، فهم بعض القائلين بالهيولى المجردة ، وجميع من قال بالأجزاء ، أو بالعنصر الواحد .

وأما القائلون بأنها فوق واحدة ، فهم من جملة القائلين بالهيولى المجردة ، وهم الحرنانيون الذين قالوا : إن المبادئ خمسة :

هيولي. وزمان. وخلاء. ونفس. وإله.

وأما القائلون بأن المادة ، ليست بواجبة ، وأن الواجب أكثر من واحد ، فهم الجاعلون وجوب الوجود لضدين : وهؤلاء في حكم الذين من قبلهم .

(٢) ومنهم من وافق على أن واجب الوجود واحد ، ثم افترقوا: فقال فريق منهم : إنه لم يزل ، ولا وجود لشيء عنه ، ثم ابتدأ وأراد وجود شيء عنه .

خىر .

وشر .

يعبرون عهما :

تارة بر يزدان / و ﴿ اهرمن ﴾ .

وتارة بـ ( النور ) و ﴿ الظلمة ﴾ .

والشيخ رد على جميعهم : بتذكر البرهان على أن واجب الوجود واحد .

( ۲ ) أقول : لما فرغ من ذكر أقوال القائلين بأن الواجب أكثر من واحد ، شرع في أقوال القائلين بأنه واحد ، وهم بعد اتفاقهم على ذلك ، افترقوا فرقتين :

فذهبت إحداهما : إلى أن ما عداه مسبوق بالعدم سبقاً زمانيًّا ، وهم المتكلمون وكثير من سائر المليين .

والثانية : إلى أن بعض ما عداه ، غير مسبوق بالعدم ، إلا سبقاً بالذات ، وهم جمهور الحكماء .

فقالت الفرقة الأولى : إن واجب الوجود لم يزل غير موجد لشيء ، ثم ابتدأ وأوجد العالم بإرادته .

واحتجوا على ذلك : بأن الحال أو لم يكن كذلك ، لازم القول بحوادث لا أول لها ، كما ذهبت إليه الحكماء ، وهو باطل لأمور :

منها : وجوب كون تلك الحوادث موجودة بالفعل ، لأن كل واحد منها موجود .

فإذن يكون لما لا نهاية له كلية منحصرة في الوجود .

والانحصار في شيء يناقض عدم التناهي .

وإن لم يكن لها كلية حاصرة لآحادها معاً في الوجود ، فإنها في حكم ذلك عقلا ،

ولولا هذا ، لكانت أحوال متجددة من أصناف شتى فى الماضى لا نهاية لها ، موجودة بالفعل ؛ لأن كل واحد منها وُجد ، فالكل وُجد ، فيكون لما لا نهاية له من أمور متعاقبة ، كلية منحصرة فى الوجود .

قالوا ؛ وذلك محال .

وإن تكن كلية حاصرة لأَجزائها معاً ، فإنها في حكم ذلك . وكيف يمكنأن تكون حال من هذه الأحوال ، تُوصَفُ بأَنها

بناء على أن الحكم على كل واحد ، هو الحكم على كل الآحاد .

والشيخ : أشار إلى هذه الحجة بقوله :

[ موجودة بالفعل . . . إلى قوله : فإنها في حكم ذلك ] .

ومنها : امتناع وجود كل واحد من الحوادث ؛ لكونه متوقف الوجود على انقضاء ما لا نهاية له من الحوادث السابقة ، والأمور المترتبة غير المتناهية يمتنع أن تنقفهي .

وأشار إلى هذه الحجة بقوله :

[ وكيف يمكن أن يكون حال من هذه الأحوال . . .

إلى قوله : فينقطع إليها ما لا مهاية له ] .

ومها : وجوب تزايد عدد الحوادث بتجدد كل حادث ، وما لا يتناهى يمتنع أن يزيد أو ينقص .

وإلى هذه الحجة أشار : بقوله :

[ ثم كل وقت يتجدد ، يزداد عدد تلك الأحوال ، وكيف يزداد عدد ما لانهاية له ؟ ] .

ثم إن هذه الفرقة إذا طولبوا بعلة تخصيص حدوث العالم بالوقت الذى حدث فيه ، دون سائر الأوقات التى يمكن فرضها نما لا يتناهى ، قبله ، أو بعده ، افترقوا بحسب الأقوال الممكنة فيه : لا تكون إلا بعد ما لا نهاية له ، فتكون موقوفة على ما لا نهاية له ، فينقطع إليها ما لا نهاية له ؟

ثم كل وقت يتجدد ، يزداد عدد تلك الأحوال . وكيف يزدد عدد ما لا نهامة له ؟

ومن هؤلاء من قال : إن العالم وجد حين كان أصلح لوجوده.

إلى قائل بثبوت التخصص بالوقت المعين :

إما لذات ذلك الوقت .

أو للفاعل.

أو لشيء غيرهما .

وإلى قائل بنن التخصص.

وبالحقيقة لا فرق بين ناق التخصص وبين مثبتيه لسبب الفاعل وحده لا غير .

فإذن الفرقة المذكورة افترقوا إلى ثلاث فرق :

فرقة : اعترفوا بتخصيص ذلك الوقت بالحدوث ، وبوجود عاة الذلك التخصيص غير الفاعل .

وهم جمهور قدماء المعتزلة من المتكلمين ، ومن يجرى مجراهم .

و هؤلاء إنما يقولون بتخصيصه على سبيل الأولوية ، دون الرجوب ، ويجعلون علة التخصيص مصلحة تعود إلى العالم .

وفرقة : قالوا بتخصيصه لذات الوقت على سبيل الوجوب ، وجملوا حدوث العالم في غير ذلك الوقت ممتنعاً ؛ لأنه لا وقت قبل ذلك الوقت .

وهو قول ، أبي القاسم البلخي ، وهو المعروف بالكعبي ، ومن تبعه منهم .

وفرقة : لم يعترفوا بالتخصص خوفاً من العجز عن التعليل ، بل ذهبوا إلى أن وجود العالم لا يتعلق بوقت ، ولا بشيء آخر غير الفاعل ، وهو لا يسأل عما يفعل .

أو اعترفوا بالتخصص ، وأنكروا وجوب استناده إلى علة غير الفاعل ؛ بل ذهبوا إلى أن الفاعل المختار يرجع أحد مقدوريه على الآخر من غير مخصص ، وتمثلوا في ذلك ومنهم من قال : لا يمكن وجوده إلا حين وجد .

ومنهم من قال : لا يتعلق وجوده بحين ، ولا بشيء آخر ، بل بالفاعل . ولا يسأل عما فعل ، أو لم يفعل .

فهۇلاء ھۇلاء .

(٣) وبإزاء هؤلاء قوم من القائلين بوحدانية الأول ، يقولون: إن واجب الوجود بذاته ، واجب الوجود فى جميع صفاته وأحواله الأولية .

بعطشان يحضره الماء فى إناءين متساويين بالنسبة إليه من كل الوجوه ؛ فإنه بختار أحدهما لا محالة .

وبغير ذلك من الأمثلة المشهورة .

وهم أصحاب أبى الحسن الأشعرى، ومن يحذو حذوه ، وغيرهم من المتكلمين المتأخرين. وأشار الشيخ إلى هذه الأقوال بقوله :

[ ومن هؤلاء من قال . . . إلى قوله : ولا يسأل عما فعل ، أولم يفعل ] .

وخم أقوال المتكلمين بقوله : [ فهؤلاء هؤلاء] .

(٣) أقول : لما فرغ من بيان مذاهب المتكلمين ، شرع فى مذاهب الحكماء وبدأ بأنهم يقولون :

[ إن واجب الوجود بذاته ، واجب الوجود فى جميع صفاته ، وأحواله الأولية ] .

لأن ذلك يقتضى قدم الفعل من جانب الفاعل ؛ فإنَّ الفاعل إذا كانت فاعليته واجبة له ، وجب أن يكون فاعلاً دائماً .

أما إنكانت فاعليته ممكنة ، احتاج فى فاعليته إلى سبب آخر كما مضى بيانه . وواجب الوجود لا يجوز أن يكونكذلك .

وأراد : [ بالأحوال الأولية ] .

الأحوال التي لا يتوقف وجودها على شيء غير ذاته ، ككونه قادراً ، وعالماً ، وفاعلا .

وإنه لم يتميز في العدم الصريح حالٌ الأولى فيها به أن لايُوجد شيئاً ، أو بالأشياء أن لا توجد عنه أصلاً ؛ وحالٌ بخلافها .

(٤) ولا يجوزأن تسنح إرادة متجددة إلا لداع ، ولا أن تسنح جزافاً ، وكذلك لا يجوز أن تسنح طبيعة ، أو غير ذلك يلا تجدد حال .

وهي لا تكون واجبة لذاته ، بل عند وجود غيره ، ثم ذكر بعد ذلك ما يتعلق بجانب الفعل ، فأشار إلى أن :

[ العدم الصريح لا يتميز فيه حال يكون فيها إمساك الفاعل عن الفاعلية ، أولى بالقياس إليه .

أو يكون لا صدور الفعل أولى بالقياس إلى الفعل من حال أخرى تصير فيها فاعليته أولى به ، أو صدور الفعل أولى بالفعل ] .

وغرضه من ذلك : الرد على القائلين بكون بعض الأوقات أصلح ؛ لأن يفعل فيه ، من الباقية .

( ٤ ) أقول: لما كان الفاعل المختار عندالمتكلمين هو الذى تتساوى مقدوراته بالقياس إليه ، من حيث هو قادر ، احتاجوا إلى إثبات شيء بسببه يتخصص الطرف الذى يختاره، فأثبتوا له إرادة تتعلق بذلك الطرف .

> وهي متجددة عند بعض المعتزلة . وقديمة عند الأشاعرة .

ريم. وغير زائدة على علمه عند الكعبى .

و الشيخ إلى إبطال الإرادة المتجددة أولا ، بأنها لا بد وأن تتبع أمرًا متجددًا يقتضي إيثار أحد المقدورات :

كشوق ما .

ويقابلها الأحوال الثانية المتوقفة على وجود الغير ، ككونه ، أولاً ، وآخراً ، وظاهراً ، و باطناً .

وكيف تسنح إرادة لحال تجددت ، وحال ما يتجدد كحال ما مهد له التجدد ، فيتجدد .

وإذا لم يكن تجدد ،كانت حال ما لم يتجدد شيء ، حالاواحدة مستمرة على نهج واحد ، سواء جعلت التجدد لأمر تيسر ، أو لأمر

أو ميل إليه .

وهو الداعي ، وإلا لكان تعلقها بذلك المقدور ، دون ما عداه ، جزافاً .

وهما منفيان عنه تعالى بالانفاق .

والحزاف : لفظة معرَّبة ، معناها الأخذ بكثرة من غير تقدير بر

وقد تطلق بحسب الاصطلاح على فعل يكون مبدؤه شوقاً تخيليناً ، من غير أن يقتضيه : فكم ، كال ماضة .

أو طبيعة ،كالتنفس.

أو مزاج ، كحركات المرضى .

أو عادة ، كاللعب باللحية مثلا .

وهو باعتبار من الفاعل ؛ كما أن العبث يكون باعتبار من الغاية .

والشيخ : أطلقه ههنا على الفعل الذى تتعلق الإرادة به . للشعور به فقط ، من غير استحقاق أو اختصاص .

ثم إن الشيخ : جعل الحكم أعم مما فيه التنازع ، للاستظهار ، فقال :

[ وكذلك لا يجوز أن تسنح طبيعة أو غير ذلك بلا تجدد حال ] .

أى لا يجوز أن يحدث شىء من شرائط الفاعلية التى يتعلق بها الفعل على الإطلاق ، سواءكان طبيعة ، أو إرادة ، أو قسراً من غير تجدد .

وأبطل ذلك بأن حال الشيء المتجدد ، إنما تكون كحال الفعل المتجدد ، الذي كلامنا فيه .

وكما يحتاج الفعل إلى ذلك الشيء فى تجدده ، فكذلك بحتاج ذلك الشيء إلى تجدد أمر آخر ، ويتسلسل :

إما دفعة ، وهو باطل .

زال ، مثلا كحسن من الفعل وقت ما نيسر ، أو وقت معين ، أو غير كالله مما عُدًّ .

وكقبح كان يكون له ، أو كان قد زال ، أو عاثق أو غير ذلك كان فزال .

وإما شيتاً بعد شيء ، وهو القول بحوادث لا أولها .

ثم أشار إلى إبطال القول بالإرادة القديمة ، وبأن الإرادة غير زائدة على العلم بقوله :

[ وإذا لم يكن تجدد ، كانت حال ما لم يتجدد شيء ، حالا واحدة مستمرة ،

على نهج واحد ] .

وذلك يقتضى :

إما لا صدور الفعل عن الفاعل أصلا .

وإما صدوره في جميع أوقات وجوده .

واعلم أن المعتزلة الذين لا يقولون بالإرادة المتجددة ، لا يعترفون بتجدد شيء غير الفعل أصلا ، مع قولهم :

إما يكون بعض الأوقات أصلح للصدور.

وإما بامتناع الصدور في غير ذلك الوقت .

فلما فرغ الشيخ من :

إبطال القول بتجدد شيء .

وإبطال القول بأن لا يتجدد شيء .

أشار إلى أن هذين القولين أيضاً ، قول بتجدد ، فقال :

[ سواء جعلت التجلد لأمر تيسر ، كحسن من الفعل وقت ما تيسر] .

يعيى القول بصلوح بعض الأوقات . [ أو معين] .

يعني صيرورة الفعل متأتياً ، بعدكونه ممتنعاً . [ أو غير ذلك ] .

مما يعبر ون عنه بحسب اصطلاحاتهم . [ أو جعلته لأمر زال كقبح كان فزال ] .

عند الوقت الصالح . [أو امتناع] .

(٥) قالوا: فإن كان الداعى إلى تعطيل واجب الوجود ، عن إفاضة الخير والجود ، هو كون المعلول مسبوق العدم ، لا محالة . فهذا الداعى ضعيف ، قد انكشف لذوى الإنصاف ضعفه . على أنه قائم فى كل حال ، وليس فى حال أولى بإيجاب السبق منه فى حال .

كان فزال عندوقت الإمكان ، [ أو غير ذلك ] .

بحسب عباراتهم ؛ فإن القول بحميع ذلك قول بتجدد شيء ما ، وقد أبطلناه .

<sup>(</sup> ٥ ) أقول : لما فرغ من الإشارة إلى قدم الفعل :

بما هو من جانب الفاعل .

وبما هو من جانب الفعل .

وأبطل القول بالحدوث .

أراد أن يشير إلى ضعف حجج القوم .

وحججهم أيضاً تنقسم :

إلى ما يتعلَّق بالفاعل .

وإلى ما يتعلق بالفعل .

فما يتعلق بالفاعل ، هو قولهم :

<sup>[</sup> إن فعل الفاعل المختار يجب أن يكون مسبوقاً بالعدم ] .

ومما يتعلق بالفعل هو قولهم : [ الفعل في نفسه يمتنع أن يكون إلا محدثاً ] .

فذكر أن الداعى لهم إلى القول بالحدوث — مع كونه مشتملا على النزام أمر شنيع ، وهو تعطيل الواجب جل ذكره ، فيا لم يزل ، عن إفاضة الحير والجود — إن كان هو أن يكون الفعل مسبوقاً بالعدم ، فهذا غرض ضعيف ، ومع ذلك فهو حاصل فى كل حال ، سواء حدث الفعل فى الوقت الذى حدث فيه ، أو فى وقت آخر ، قبله أو بعده ، من غير تخصيص وأولوية لذلك الوقت دون غيره .

و إن كان الداعي لهم إلى ذلك هو ظنهم أن الفعل في نفسه يمتنع أن يكون غير حادث ،

وأما كون المعلول ممكن الوجود فى نفسه ، واجب الوجود لغيره ، فليس يناقض كونه دائم الوجود بغيره .

كما نبهت عليه .

(٦) وأما كون غير المتناهى كُلاً موجودًا ، لكون كل واحد وقتاً ما ، موجودًا ؛ فهو توهم خطأ ؛ فليس إذا صح على كل واحد حكم ، صح على كلّ مُحَصَّل ، وإلا لكان يصح أن يقال : الكل من غير المتناهى يمكن أن يدخل فى الوجود ، لأن كل واحد يمكن أن يدخل فى الوجود ، لأن كل واحد يمكن أن يدخل فى الوجود فيحمل الإمكان على الكلّ ، كما يحمل على كل واحد .

(٧) قالوا: ولم يزل غير المتناهى من الأُحوال التي يذكرونها معدوماً ، إلا شيئاً بعد شيء .

فقد نبهت في صدر النمط على فساده ، وتبين لك أن المعلول يمكن أن يكون دائم الوجود .

ثم إنه اشتغل بالجواب عن الحمجج الثلاثة المحكية علم على امتناع وجود حوادث لا أول لها ، وبيان وجوه الحطأ فيها .

<sup>(</sup>٦) أقول : إشارة إلى الجواب عن الحمجة الأولى ، وهو أن القول بصحة الحكم بكل ما يصح أن يحكم به على كل واحد ، يقتضى القول بإمكان دخول غير المتناهى فى الوجود ؛ لإمكان دخول كل واحد منها فى الوجود .

وهذا مما يصرحون بامتناعه ؟ فإنهم يقولون :

<sup>[</sup> مقدور ات الله تعالى لا تتناهى ، ولا يمكن أن تدخل كلها فى الوجود ، بحيث لا يبقى له مقدور بخرجه إلى الوجود ] .

 <sup>(</sup>٧) أقول: إشارة إلى الجواب عن الحجة الثالثة، وهو أن غير المتناهى، إذا كان معدوماً فقد يمكن أن يزيد وينقص بالاتفاق كالحوادث المستقبلة التي تنقص كل يوم،

وغير المتناهى المعدوم قد يكون فيه أكثر وأقل ، ولا يثلم ذلك كونها غير متناهية فى العدم .

(٨) وأما توقف الواحد منها على أن يوجد قبله ما لا نهاية له،
 أو احتياج شيء منها إلى أن ينقطع إليه ما لانهاية له، فهو قول
 كاذب ؛ فإن معنى قولنا :

توقف كذا على كذا ، هو أن الشيئين وصفا معاً بالعدم ، والثانى لم يكن يصح وجوده إلا بعد وجود المعدوم الأول .

وكذالك الاحتياج .

ثم لم يكن ألبتة ولا في وقت من الأوقات يصح أن يقال : إن الآخر كان متوقفاً على وجود ما لا نهاية له ، أو محتاجاً إلى أن

وكمعلومات الله تعالى التى هى زائدة على مقدوراته تعالى ، مع كونهما غير متناهيين عندهم . والحوادث التى كلامنا فيها ليست بموجودة جميعاً فى وقت من الأوقات ، فإذن ازديادها لا يكون قادحاً فى كونها غير متناهية .

 ( ^ ) أقول : إشارة إلى الجواب عن الحجة الثانية ، وهو أن معنى توقف الحادث اليومى على انقضاء ما لا نهاية له ، أو احتياجه إلى ذلك .

إن كان هو أنه قد كان فيا مضى وقت ما ، بعينه لم يوجد هذا الحادث فيه ، ولا شىء من الحوادث ، وكان وجود الحادث اليومى فى ذلك الوقت متوقفاً على انقضاء ما لا نهاية له من الحوادث .

أو كان هذا الحادث محتاجاً فى وجوده إلى انقضاء ما لا نهاية له بعد ذلك الوقت ، إلى أن تنتهى النوبة إليه .

فهو قول كاذب .

ومع ذلك مصادرة على المطلوب .

يقطع إليه ما لا نهاية له ؛ بل أَيَّ وقتِ فرضت ، وجدت بينه وبين الأخر أشياء متناهية .

فنى جميع الأوقات هذه صفته ، لا سيا والجميعُ عندكم ، وكلُّ واحدٍ ، واحدُّ .

فإن عنيتم بهذا التوقف أن هذا لم يوجد إلا بعد وجود أشياء كل واحد منها فى وقت آخر ، لا يمكن أن يحصى عددها ، وذلك محال . فهذا هو نفس المتنازع فيه أنه ممكن أو غير ممكن ، فكيف يكون مقدمة فى إبطال نفسه ، أفبأن يغير لفظها تغييرًا لا يتغير به المعنى ؟

(٩) فالواجب من اعتبار ما نبهنا عليه أن يكون الصانع

لأن وجود مثل هذا الوقت ، هو مطلوبهم .

والحق : أن كل وقت يفرض فها مضى ، فلا يقع بينه وبين الحادث اليومى ، من الحوادث ، إلا عدد متناه .

وإذا كان كلّ وقت ، وجميعُ الأوقات عندهم ، واحداً ، ففي جميع هذه الأوقات هذا الحكم يكون حقاً .

و إن كان معناه أن الحادث اليومى لا يوجد إلا " بعد انقضاء ما لا نهاية له ، فهذا هو المتنازع فيه .

(٩) أقول: لما فرغ من الاحتجاجات والإجابات ذكر ما هو الحاصل من مذهب
 الحكماء ههنا ، وهو أن واجب الوجود لا تختلف نيستبه .

[ إلى الأوقات ، وإلى معلولاته الأولية ] .

بعنى العقول التي لا واسطة برنها و بين المبدأ الأول ، إذ لا واسطة غريبة بينها . [ وما يلزم لزوماً ذاتياً ] . الواجب الوجود غير مختلف النسب إلى الأوقات والأشياء الكائنة عنه ، كوناً أوليًا ، وما يلزم ذلك الاعتبار لزوماً ذاتيًا ، إلا ما يلزم من اختلافات تلزم منها فيتبعها التغير .

(١٠) فهذه هي المذاهب وإليك الاختيار بعقلك دون هواك ، بعد أن تجعل واجب الوجود واحدًا .

يعنى النفوس الفلكية ، والأجرام الفلكية ؛ فإنها تصدر عن العقول بحسب ذواتها بلا توسط شيء آخر ، إلا ما يلزم من اختلافات تلزم منها ، يعنى الحركة السرمدية ، اللازمة من اختلاف أوضاع تلك الأجرام ، فيتبعه النغير ، يعنى الحوادث اليومية .

 <sup>(</sup>١٠) أقول: مراده: أن التنازع في القدم والحدوث سهل، بالقياس إلى التنازع
 في وحدة واجب الوجود، وكثرته ؛ فإن ذلك مما لا يرخص التساهل فيه.

وليس مراده أن لمسألة الحدوث والقدم تعلقاً بمسألة التوحيد .

#### النمط السادس

### فى الغايات ومبادمها وفى الترتيب°

قال الفاضل الشارح :

[ غاية الشيء ما إليه يتحرك ، ومنى وصل إليها وقف] .

والصواب : أن ذلك هو غاية الحركة فقط .

أما الغاية المطلقة ، فهى أعم من ذلك ، وهى ما لأجله يصدر المعلول عن علته الفاعلية .

#### ثم قال :

[ وهذا النمط يشتمل على ثلاثة مقاصد :

أحدها: بيان أن كل فاعل بالقصد والإرادة فهو مستكمل بفعله.

وثانيها : إثبات العقول .

وثالثها : بيان ترتيب الوجود .

وإنما قدم الأول لأنه تمام لما قبله ـ يعني مسألة القدم ـ وأساس لما بعده .

بيان الأول : هو أن البارى إن لم يكن مستكملا بغيره ، لم يكن فاعلابا لقصد والارادة ، وحينئذكان موجباً .

وذلك يؤكد القول بالقدم .

وأيضاً عذر القائلين بالحدوث ، الذي عليه تعويلهم ، هو قولهم : إن الباري تعالى أراد في الأزل خلق العالم في وقت بعينه .

ويإبطال أن يفعل بالإرادة يندفع هذا العذر .

وبيان الثاني : هو أن كون حركات الأفلاك شوقية تشبهية ـ الذي به

الفصل الأول (١) أَتعرف ما الغَنيُ النِّفنِي النَّامِّ ؟

العُنْنَى الرَّام هو الذي يكون غير متعلق بشيء خارج عنه في أمور ثلاثة :

في ذاته .

يستدل على وجود العقول \_ إنما يثبت بعد ثبوت أن حركاتها ليست للعنامة بالسافلات ، وذلك إنما يثبت بأن يقال : لو كانت حركاتما لأجل السافلات، كانت هي مستكملة بها ، والعالى لا يكون مستكملا بالسافل ٢.

وأقول : إنه لما أثبت للوجود مبدأ أول ، في النمط الرابع ، كان من الواجب أن يبين كيفية مبدثيته ، فذكر ذلك في النمط الذي يتلوه ، المشتمل على الصنع والإبداع.

ولما ذكر الأفعال كان من الواجب أن يشير إلى غاياتها ، فبدأ بالإشارة إلى أحكامها الكلية وهي 3

أى الفاعلين لا يكون لأفعاله غاية ؟

وأبهم يكون الأفعاله غاية ؟

ثم أشار إلى غايات أفعال الصنف الثانى ، فدل ذلك على وجود. موجودات مترتبة ، مى مبادئ لغايات تلك الأفعال ، بل لوجود هذا الصنف من الفاعلين .

وساقه ذلك إلى النظر التام في إثبات تلك الموجودات ، ثم في ترتيب الوجود النازل من المبدأ الأول ، إلى المرتبة الأخيرة .

ولذلك وسم النمط:

[ بألغايات ومباديها وفي الترتيب].

(١) أقول: هذا تعريف لمعنى الغني .

والمقصود أن مراعاة معناه المحمول على المبدأ الأول ، يقتضي أن لا يكون لفعله غاية ميابنة لذاته.

وفي هيشآت متمكنة من ذاته.

وفي هيشآت كمالية إضافية لذاته.

فمن احتاج إلى شيء آخر خارج عنه حتى يتم له : ذاته .

واعلم أن صفات الشيء تنقسم:

إلى ما هو له في نفسه .

وإلى ما هو له بسبب وجود غيره .

والأول ينقسم :

إلى ما ليس من شأنه أن يعرض له نسبة إلى غيره .

وإلى ما من شأنه ذلك .

وهذه ثلاثة أصناف :

الأول : هو الهيئات المتمكنة من ذات الشيء .

والثانى : هو الهيئات الكمالية الإضافية ، وهي كمالات للشيء فى نفسه ، هى مبادئ إضافات له إلى غيره .

والثالث : هو الإضافة المحضة .

والشيخ ذكر أن الغمَّنبي التام هو الذي لا يتعلق بغيره في ثلاثة أشياء :

ذاته :

والهيئات المتمكنة من ذاته .

والميئات الكمالية الإضافية له .

ولم يذكر الإضافات المحضة ؛ لأنها متعلقة الوجود بغيرها .

ثم لما ذكر أن الغنبي هو الذي لا يتعلق في هذه الأشياء بغيره ، ذكر أن ما يتعلق ، في شيء من هذه الأشياء ، بغيره ، فهو ليس بيغني م ، بل هو فقير محتاج إلى كسب . وهذا الكلام كعكس نقيض للأول ، لوكان الأول قضية . أو حال متمكنة من ذاته ، مثل شكل أو حسن أو غير ذلك . أو حال لها إضافة ما ، كعلم ، أو عالمية ، أو قدرة أوقادرية.

قال الفاضل الشارح :

[ قوله : فَنَ افتقر فى شيء من هذه الأمور إلى الغبر ؛ فهو فقير محتاج إلى كسب ، كلام خارج عن قانون الخطابة .

فإنه لا معيى الفقير إلا افتقاره في أحد هذه الأمور إلى الغير .

وحينتذ يصير معنى الكلام :

أنه لو افتقر في شيء من هذه الثلاثة إلى الغير ، لافتقر فيها إلى الغير .

ومعلوم أن ذلك مما لا فائدة فيه .

وإنكان يريد بالفقر شيئاً آخر ، فلا بد من إفادة تصوره ] .

وأقول : كلام هذا الفاضل يقتضى أن تكون كل قضية ، موضوعها ومحمولها شيء واحد، فهي خارجة عن قانون الحطاية .

وليس كذلك ؛ فإن الحد يحمل على المحدود ، لكى يصير مفهومه قريباً من فهم الجمهور ، ويجعل ذلك مقدمة خطابية .

على أن قولنا :

[ الفقير في شيءما ، فقير ] .

لیس بمکرر ؛ لأن الموضوع هو الفقیر المقید ، والمحمول هو الفقیر المطلق ؛ وذلك يجری مجری قولنا :

الموجود فی شیء ، موجود .

وأيضاً هذا الفاضل قد صدر شرحه لهذا الفصل بأن قال:

[المقصود من هذا الفصل ذكرُ ماهية الغنّبي، وهو الذي لا يفتقر إلى الغير:

لا في ذاته .

ولا فى شىء من صفانه الحقيقية ] .

وذلك يقتضى أن يكون قوله :

الغَمْنييهو الذي لا يفتقر إلى الغير في هذه الأمور .

# فهو فقير محتاج إلى كسب .

شبهاً بقضية مشتملة على موضوع ومحمول بمعنى واحد ؛ لأن الحد والمحدود شي ، واحد. و إذا كانكذلك ، فلا محالة يكون ما يقابل الحد ، وما يقابل المحدود ، بإزائهما أيضاً، شناً واحداً .

و یکون کلامه هذا جاریا مجری قول من یقول:

الإنسان هو الحيوان الناطق ، وما ليس بالحيوان الناطق ، فايس بإنسان .

فلا أدري :

لم صار الأول تعريفاً مقبولا ؟ والثانى قولا مستنكراً غير مقبول ؟ مع كونهما فى الحكم واحداً .

ا بلى لو قال : إن الشيخ قد قال في الأول :

إن الغَسْني هو الذي لا يتعلق بغيره .

وقال بعده :

فمن احتاج إلى غيره فهوفقير .

وكان من الواجب أن يقول:

ومن تعلق بغيره فهو فقير .

لكان سؤالا لفظيًّا .

وكان الجواب :

أنه لما كان في الأول قاصداً للتعريف ، لم يورد الاحتياج ، لثلا يكون تعريف الغني به تعريفاً بما يقابله ، بل أورد التعلق الذي قام مقامه في إفادة معناه .

وَلَمَا لَمْ يَكُن فِي الثَّانِي قَاصِداً للتعريف ، أورد الاحتياج ، ليعلم أنه استعملهما بمعنيين متغايرين .

# الفصل الثانى تنبييه

(۱) أعلم أن الشيء الذي إنما يحسن به أن يكون عنه شيء آخر ، ويكون ذلك أولى وأليق من أن لا يكون ، فإنه إذا لم يكن عنه ذلك :

لم يكن ما هو أولى وأحسن به مطلقاً .

وأيضاً لم يكن ما هو أولى وأحسن به مضافاً .

فهو مسلوب كمالٍ ما ، يفتقر فيه إلى كسب.

( 1 ) أقول : إن قوماً من المتكلمين يعللون أفعال البارى تعالى :

بالحسن والأولوية .

فيقولون : إن إيصال النفع إلى الغير حسن فى نفسه ، وفعله أولى من تركه ؛ فلأجل ذلك خلق الله تعالى الخلق .

والشيخ أراد أن ينبه على أن هذا الحكم في حق الله مقتض لإسناد نقصان إليه .

وتقريره:

أن الشيء الذي يحسن به أن يفعل فعلا ، ويكون و أن يفعل ، أحسن به من و أن الا يفعل ، فإنه إن فعار :

كان ما هو أحسن به في نفسه حاصلا .

وكان ما هو أحسن به من شيء آخر ، أيضاً حاصلا .

وهما صفتان له .

إحداهما مطلقة .

والأخرى كمالية إضافية إلى شيء آخر .

وإن لم يفعل :

لم يكن ما هو أحسن به مطلقاً ، حاصلا .

### الفصل الثالث

#### تنيبه

(١) فما أقبح ما يقال:

من أن الأمور العالية تحاول أن تفعل شيئاً لما تحتها ؛ لأن ذلك أحسن بها ، ولتكون فعالة للجميل ؛ فإن ذلك من المحاسن ، والأمور اللائقة بالأشياء الشريفة .

وأَن الأَول الحق يفعل شيئاً لأَجل شيء ، وأَن لفعله لِمَّيَّة •

ولا ما هو أحسن به من شيء آخر .

ويظهر من ذلك :

أن هاتين الصفتين قد يستفيدهما ذلك من فعله ، وفعله غيره .

فإذن هو في ذاته مسلوب كمال ، مفتقر الى غيره في كسب الكمال .

(١) أقول : هذا تصريح بالمقصود الذي أومأنا إليه في الفصل المتقدم ، وهو
 كنتيجة لما قبله .

ومراده واضع .

وقد جعل الحكم عاملًا متناولا لحميع العلل العالية التي هي تامة :

إما بذواتها .

أو بعللها مع إبداعها .

وإنما سلب الغاية عن فعل الحق الأول جل جلاله مطلقاً ؛ لأن الفاعل الذي يفعل لغاية فهو غير تام لوجهين :

أحدهما : من حيث يقصد وجود تلك الغاية ؛ فإن ذلك يقتضى كونه مستكملا بذلك الوجود .

والثانى : من حيث يتم فاعليته بماهية تلك الغاية ، فإن ذلك يقتضى كونه من حيث ذاته ناقصاً في فاعليته .

## الفصل الرابع تذنيب

### (١) أَتغرف ما الملك؟

الملِك الحق هو الغنى الحق مطلقاً ، ولا يستغنى عنه شيء فى شيء ، وله ذات كلِّ شيء؛ لأَن كل شيء منه ، أو مما منه ذاته . فكل شيء غيره فهو له مملوك، وليس له إلى شيء فقر ...

والحق الأول لما كان تاما بذاته ، واحداً لاكثرة فيه ، ولا شيء قبله ولا معه ، فإذن لا غاية لفعله ؛ بل هو بذاته فاعل ، وغاية للوجودكله .

<sup>(</sup>١) أقول: سياق الكلام يقتضى أن يوسم هذا الفصل بالتنبيه ، والذى قبله بالتذنيب .

ولا شك أن التقديم والتأخير سهو وقع من الناسخين .

وهذا الفصل مشتمل على تعريف معنى « المليك » ، وقد اعتبر فيه ثلاثة أشياء :

أحدها : كونه غنيًّا مطلقاً ، وهو سلبي .

والثانى : افتقار كل شيء ، في كل شيء ، إليه ، وهو إضافي .

والثالث : كون كل شيء له ، وهو أيضاً إضافى ، وعلل ذلك بكون كل شيء منه ؛ فإنه لما كان كونه غاية للأشياء ، هو كونه فاعلا لها بعينه ، صبح تعليل كون الأشياء له ، بكون الأشياء منه .

#### الفصل الخامس

#### تنبيه

### (١) أتعرف ما الجود ؟

الجود هو إفادة ما ينبغي لا لعوض.

فلعل من يهب السكين لمن لا ينبغي له ، ليس بجواد

ولعل من يهب ليستعيض معامل ، وليس بجواد .

(١) أقول: يريد تعريف معنى الجود، وقد اعتبر فيه ثلاثة أشياء:

أحدها: معنى الإفادة.

والثانى : أن يكون ما يفيده المفيد ، شيئاً ينبغى للمستفيد ، أى يكون مبتغى ، مرغوباً فيه : مؤثراً بالقياس إليه .

والثالث: أن لا يكون لعوض.

وباقى الكلام بيان العوض ، وهو ظاهر .

قال الفاضل الشارح:

[ لفظة « ينبغي » مجملة يراد بها:

ثارة : الحسن العقلي ، كما يقال : العلم مما ينبغي .

وتارة : الإذن الشرعي ، كما يقال : النَّكاح مما ينبغي .

والحكماء لا يقولون بالحسن العقلي .

ولا يليق بهم التفسير الثاني .

ولا معنى لها سوى هذين ] .

وأقول: هذا الكلام يقتضي كون جميع العرب المستعملين لهذه اللهظة:

إما معتزلة يقولون بالحسن العقلي .

وإما فقهاء بفتون بالإذن الشرعي .

وليس العوض كله عيناً ، بل وغيرُه ، حتى الثناء ، والمدح ، والتخلص من المذمة ، والتوصل إلى أن يكون على الأحسن ، أو على ما ينبغى .

فمن جاد ليشرُف ، أو ليُحمد ، أو ليحسن به ما يفعل ، فهو مستعيض غير جواد .

على أن الفقهاء والمعتزلة ليسوا بانفرادهم بمستعملى هذا اللفظ ، غاية ما فى الباب أنهم استعملوه على سبيل النقل الاصطلاحى ، بإزاء هذه المعنيين ، لكن ذلك يدل على كونه فى أصبل اللغة دالاً على معنى آخر منقول عنه ، وكيف لا ، وعلماء اللغة جميعاً ذكروا أنه من أفعال المطاوعة ، يقال : بغيته ، أى طلبته ، فانبغى . كما يقال كسرته ، فانكسر ، وهو قريب مما فسرناه .

واعلم : أن القدح فى أمثال هذا الكلام الذى استحسنه الحواص والعوام ، وجوى مجرى البين ، بمثل ما ذكره هذا الفاضل ، لايليق بأمثاله؛ لأنه يدل على صدوره عن عصبية ، أو حسد ، أو قلة إنصاف ، حاشاه عن ذلك .

ثم إنه قال:

[ القصد إلى إيصال الفائدة إلى الغير ، لو لم يكن معتبراً فى الجود ، لوجب أن يقال للحجر الذى سقط من سقف ووقع على رأس عدو إنسان ما ، فمات ذلك العدو : إنه جواد مطلق ، لحصول ما ينبغى منه ، لا لعوض ] .

والجواب: أن الجواد إنما يكون من يصدر عنه الجود بالذات ، لا بالعرض ، وههنا حصول ما ينبغى لم يصدر من الحجر بالذات ؛ لأن الحاصل منه بالذات : هو حركته الطبيعية ، وهي استفادة كمال منه لنفسه ، لا إيصال كمال لغيره ، وإنما وقع على رأس إنسان المفاقاً ، والاتفاق يكون بالعرض .

ثم إن الوقوع على الرأس لا يقتضى الموت بالذات ، بل يقتضى اختلال أوضاع الأعضاء . وللموت سبب آخر يقتضيه بالذات عند اختلال الأعضاء .

فالجواد الحق هو الذي تفيض منه الفوائد لا لشوق منه ، وطلب قصدي ، لشيء يعود إليه .

واعلم أن الذي يفعل شيئاً ، لو لم يفعله ، قبُع به ، أو لم يحسن منه ؛ فهو بما يفيد، من فعله متخلص.

ثم إن المقتضى لموت إنسان ، لا يكون مقتضياً لموت عدو إنسان آخر بالذات ، بل بالعرض .

م إن المقتضى لموت عدو إنسان ، لا يكون مقتضياً لوصول فائدة إلى ذلك الإنسان بالذات ، بل بالعرض .

فهذا حال مثاله الذي أورده .

وكذلك القول فى الدواء المصحح ، أو المزيل للمرض ؛ فإنه يصحح ويزيل المرض بالعرض ، وإنما يفعل بالذات كيفية مضادة للكيفية غير الملائمة . وهكذا حال سائر با يفعل بالطبيعة ، فإنه لا يفيد غيره بأفعاله شيئاً إلا بالعرض .

فإن قيل : فليم لمُّ يقيد الشيخ تعريف الجود بأنه ما يكون بالذات .

أجيب عنه : بأنه لو عرف الجواد ، لاحتاج إلى ذكر هذا القيد ، لكنه لما عرف الجود لم يحتج إليه .

كما أنه من عرف البارد:

ر بأنه يصدر عنه كيفية كذا وكذا ] .

احتاج إلى أن يقول :

و بالذات ٥ .

أما إذا عرف البرودة ،

[ بأنها كيفية كذا وكذا ] .

لم يحتج إلى أن يقول :

و بالذات ، .

ونعود إلى المقصود ونقول:

فإذن قد ظهر أن كل فاعل:

# الفصل السادس إشارة

(١) والعالى لا يكون طالباً أمرًا لأجل السافل، حتى يكون ذلك جارياً منه مجرى الغرض ؛ فإن ما هو غرض قد يتميز عند الاختيار

[ يفعل بالطبع ، من غير إرادة . \* . . . . .

أو بإرادة ] .

فهو مستكمل :

إما بنفس فعله .

أو بما يستعيضه .

فالجواد هو كل فاعل يكون أعلى مرتبة من هذه المراتب .

قال الفاضل الشارح: [ وقول الشيخ:

واعلم أن الذي يفعل شيئاً لو لم يفعله قبح به . . . إلى آخره .

إعادة للكلام الذي ذكره ، في الفصل الثاني . من هذا النمط] .

أقول : قضيتان اشتركتا في الموضوع فقط وهو :

الفاعل الذى لو لم يفعل شيئاً ، لقبح ذلك به .

وتباينتا فى المحمول .

فإنه حكم عليه :

هناك ، بأنه مسلوب كمال .

وههنا ، بأنه متخلص ، أو مستعيض .

فظهر أن هذا ليس بإعادة لذلك ، كما ظنه هذا الفاضل.

(١) أقول: الغرض هو غاية فعل فاعل يوصف بالاختيار ، فهو أخص من الغاية .
 والفائلون بأن البارى تعالى إنما يفعل لغرض ذهبوا إلى أنه إنما يفعله لغرض يعرد إلى

غيره ، لا إلى ذاته ، وذلك لا ينافى كونه غنيًّا وجواداً .

من نقيضه ، ويكون عند المختار أنه أولى وأوجب ، حتى إنه لو صح أن يقال فيه : إنه أولى في نفسه وأحسن ، ثم لم يكن عند الفاعل أنَّ طلبه وإرادته أولى به وأحسن ، لم يكن غرضاً .

فإذن الجواد ، والمُلكِ الحق ، لا غرض له .

والعالى لا غرض له في السافل."

القصل السابع تنسه وفي نسيخة تتمم

(١) كل دائم حركة بإرادة ، فهو متوقع أحد الأغراض المذكورة الراجعة إليه ، حتى كونه متفضلا ، أو مستحقًّا للمدح . فما جل عن ذلك ، ففعله أجل من الحركة والإرادة .

فأشار الشيخ إلى أنمن يفعل لغرض، فلا بد من أن يكون ذلك الفعل أحسن به من تركه ، لأن الفعل الحسن في نفسه ، إن لم يكن أحسن بالفاعل ، لم يمكن أن يصير غرضاً له .

ثم أنتج من ذلك أن الملك الحق لا غرض له مطلقاً .

وأن العالي لا غرض له ، مطلقاً ، بل بالقياس إلى السافل ؛ لأنه ربما يكون له غرض بالقياس إلى ما هوأعلى منه، كالنفوس الفلكية التي لم تُبدّع كاملة ، فهي مستفيدة الكمال

(١) أقول : معناه : أنكل متحرك ذي إرادة فهو مستكمل .

و رنعكس عكس النقيض إلى أن:

الإشارات والتنبحات

# الفصل الثامن

# وهم وتنبيه

(۱) اعلم أن ما يقال: من أن فعل الخير واجب حسن فى نفسه ، شيء لا مدخل له فى أن يختاره الغنى ، إلا أن يكون الإتيان بذلك الحسن ينزهه ويمجده ، ويزكيه ، ويكون تركه يُنْقُص منه ، ويثلِمُه .

### وكل هذا ضد الغني .

ما لا يحتاج إلى الاستكمال ، فليس بمتحرك ذي إرادة .

والقصود

رمسيور. أن البارى تعالى ، والعقول الكاملة في إبداعها ، لا تباشر التحريك .

وأن النفوس المحركة للأفلاك بالإرادة ، مستكملة بحركاتها .

(١) أقول: لما تبين أن الفاعل الذي يفعل لغرض يعود إليه، أو إلى غيره، مستكمل؛ بقى وجه آخر، وهو أن يقال: الفاعل الكامل يفعل لا لغرض يعود إليه، أو إلى غيره، بل لأن الفعل فى نفسه واجب حسر:، فيكون الفعل فى نفسه على تلك الصفة، مقتضياً لاختيار الفاعل! اله.

فهذا هو الوهم .

وقد نبه على فساده بما مر ، وهو أن حسن الفعل ووجوبه فى نفسه ، شىء لا مدخل له فى أن يختاره الغنّنيى ، بل المقتضى للاختيار هوكونه مما ينزهه عن الذم ، أو بمجده ، ومصيره مستحقًا للمدح ، وكل ذلك ضد الغنى «

راعلم: أن القائلين بالوجوب، والحسن والقبح العقلية بعرَّ فون : الحَسَنَّ بأنه كل فعل يقتضى استحقاق مدح ، أو لاستحقاق ذم ؛ فإن اقتضى الإخلال به مع ذلك استحقاق ذم فهو واجب ، وإلاَّ فلا .

والقبيح بأنه كل فعل يقتضي استحقاق الذم .

## الفصل الناسع إشمارة

(١) لا تجد إن طلبت مخلصاً إلا أن تقول : إن تمثل النظام الكلى في العلم السابق ، مع وقته الواجب اللاثق ، يفيض منه ذلك النظام على ترتيبه وتفاصيله معقولا فيضائه .

ولأجل هذا ما يذكر الشيخ كثيراً مع فعل الحسن والواجب ؛ من التنزيه والتمجيد ، واستحقاق الثناء ، والمدح ، والحمد ، والتخلص من المذمة ، وما يجرى مجراها في هذه الفصول .

(١) أقول: لما بين أن العلل العالية لا تفعل، لغرض، في الأمور السافلة، وجب عليه أن يبين أن النظام المشاهد في الموجودات الكائنة الفاسدة، كيف صدر عنها ؛ إذ لا يجوز أن يكون صدوره:

بقصد وإرادة .

ولا بحسب طبيعة .

ولا على سبيل الانفاق أو الجزاف .

فذكر في هذا الفصل أن تمثل النظام الكلى — أى تمثل نظام جميع الموجودات من الأزل إلى الأبد، في علم البارى السابق على هذه الموجودات ، مع الأوقات المرتبة ، غير المتناهية ، التي يجب ويليق أن يقع كل موجود منها في واحد من تلك الأرقات – يقتضى إفاضة ذلك النظام على ذلك الرتبب والتفصيل .

والذات المقتضية في جميع الأحوال ، تعقل ذلك الفيضان مها .

وهذا المعنى هو عناية الباري تعالى بمخلوقاته .

وهذه جملة "وعد ببيان تفصيلها فيما بعد .

قال الفاضل الشارح:

[ المقصود من هذه الفصول التسعة ، هو أن كل فاعل بالقصد والإرادة ، فهو مستكمل يفعله .

### وكل ذلك هو العناية .

ووجه نظم الفصول أن يقال :

لوكان الباري تعالى فاعلاً بالإرادة ، لم يكن عنيًّا ولا مُليكاً ، ولا جواداً .

والتوالى بالانفاق باطلة .

فالمقدم باطل .

بيان الشرطية : أن من فعل بالإرادة ، ففعله أولى به .

فإذن هو مستكمل بفعله ، وذلك :

ينافي الغني .

وينافي المَلَكُ أيضاً ؛ لاعتبار معنى الغني في حده .

وينافي الجواد الذي لا يفعل لعوض .

لا يقال: إنه إعا فعل:

لأن الفعل في نفسه حسن.

أو لإيصال النفع إلى الغير .

لأنا نقول :

الإتيان به ينزهه .

وعدم الإتبان يوقعه في استحقاق الذم .

وحينئذ يعود الاستكمال .

ولما ثبت أن الفاعل بالإرادة مستكمل ، ثبت أن العالى لا يفعل من أجل السافل ولما ثبت أن الله تعالى ليس فاعلاً بالإرادة ، وقد اتفقوا على عنايته ، وجب تفسيرها بما لا يبطل ذلك ] .

وأقول : ليس المقصود من هذه الفصول هو أن كل فاعل بالإرادة مستكمل ، بل هو مقدمة في إثبات المقصود .

والمقصود : ننى الغرض عن أفعال المبادئ العالمية ؛ لأن النمط لماكان مشتملاً على ذكر الغايات ، وجب الابتداء بالمبادئ الأولى ، وغايات أفعالها .

### وهذه جملة ستهدى سبيل تفاصيلها\*

ووجه التلفيق بينالفصول أن الشيخ اختار من صفات المبدأ الأول المتفق عليها ، هذه الثلاثة ؛ لأنها مما لا يشاركه غيره فيها ، ومعانيها دالة على نفى الغرض عن فعله .

وقدم الغنى لأنه أدل على ذلك ، ففسره فى الفصل الأول ، وأثبت المطلوب به وحده فى فصلين بعده .

ثم فسر الباقيين في فصلين بعدهما .

وذكر فى الفصل السادس والثامن أن الفاعل إذا قصد نفع الغير ، أو حُسن الفعل ، كان أيضاً مستكملاً .

ولما كان البيان متناولاً لغير المبدأ الأول من المبادئ العالية ، جعل الحكم عامًّا .

ولما كان تحريك الأفلاك بحسب النظر الظاهر ، منسوباً إليها ، مع أنه تابع للإرادة ، بيـن أن المبادئ التي كلامنا فيها ، هي ليست مما يباشر تحريكها .

ولما فرغ من ذلك ، ذكر أن نظام الكائنات ، مع ننى الغرض عن مباديها ،كيف يصدر عنها ، وذكر أنه هو الذي يعبر عنه بالعنايات .

### ثم قال الفاضل الشارح:

[ والحجة بعد تهذيبها خطابية ؛ لأنه يقال :

ما معنى أنه لو فعل بالإرادة ، يلزم أن لايكون غنيًا ، ولا ملكاً ، ولا جواداً . فإن عنيت أنه منى فعل ما وجب عايه ، لم يستحق الذم ، كان إلزام الشيء على نفسه ؛ فإن التانى عبن المقدم .

فلم لا بجوز أن يكون الله تعالى يستفيد الأولوية لنفسه ، أو دفع المذمة بفعله ؛ فإن النزاع لم يقع إلا فيه ؟

و إن عنبت شيئًا آخر فبه يُبِّذُه .

فظهر أن الحجة خطابية من باب الحطابيات].

أقول : وهذا يدل على أنه يرى تكرار الشيء خطابة . وقد قال من قبل : [ إن ذلك خارج عن قانون الحطابة ] .

### الفصل العاشر

#### تنبيه

(١) قد تبين اك أن الحركات السماوية قد تتعلق :

بإرادة كلية.

وبإرادة جزئية .

وتعلم أن مبدأ الإرادة الكلية المطلقة الأولى ، يجب أن يكون ذاتاً عقلية مفارقة.

والجواب : عن قوله :

[ ما معنى قوله :

البارى تعالى لو فعل بالإرادة لم يكن غنيـًا ] .

أن يقال معناه : إنه لو فعل على وجه يستكمل به ، لم يكن كاملاً بذاته ، بل كان كاملاً بفعله ؛ فإن الحاصل لا يُطلب حصوله .

وعن قوله :

[لم لا يجوز أن يكون الله تعالى مستِفيداً للأولوية ، أو دفع المذمة ] .

أن يقال : لأن المستفيد لشيء لا يكون تامنًا ، إن لم يكن ذلك الشيء .

والحكم بأن هذا البيان إقناعي من باب الخطابيات ، أو ليس . . . . ؛ مفوضٌ إلى من نظر في الكلامين وأنصف .

(١) أقول: قال الفاضل الشارح:

[الشيخ أثبت العقول في هذا النمط بأربع طرق. وهذا الفصل ، مع أربع فصول بعده ، يشتما, على الطر، مقة الأوني س

وأقول : إنه لم يقصد إثبات العقول أول قصده ، بل قصد ،بعد نفي الغاية عن أفعال المبادئ العالمية ، ذكرَ غايات أفعال القوى المحركة للأفلاك . فإن كانت مستكملة الجوهر بفضيلتها ، لم يصحبها فقر ، فكانت إرادة مما يشبه العناية المذكورة .

وأنت تعلم أن المراد الكلى ليس مما يتجدد ويتصرم ، على انقطاع ، أو على اتصال ، بل إما أن يكون :

فبدأ فيا قصده ، ببيان المبدأ الفاعل لحركة السهاء ، قوة نفسانية غير عقلية . وهذا الفصل مشتمل عليه .

وتقريره: أن نقول:

قد تبين في النمط الثالث أن الحركات السهاوية متعلقة بإرادتين :

كلية .

وجزئية .

وتبين أن مبدأ الإرادة الكلية المطلقة الأولى ، يعنى الإرادة التى لا تعلق لها بأمر جزئى ، التى تنبعث الإرادات الجزئية عن القوى الجسمانية ، بسببها ، يجب أن تكرن ذاتًا عقلية مفارقة القوام ؛ فإن الأجسام وقواها لا تتصور الكليات .

فتلك الذات:

إما أن تكون كاملة الجوهر بفضيلتها الذاتية .

وإما أن لا تكون .

والأول : هو المسمى بالعقل .

والثانى: هو المسمى بالنفس.

لكن محرك السهاء لا يجوز أن يكون عقلاً ، لثلاثة أمور :

الأول : أن العقل المحض لا يصحبه فقر ، فتكون إرادته شبيهة بالعنابة المذكورة .

وقد تقرر : فى آخر النمط الثالث ، أن المحرك السهاوى يطاب بإرادته ما هو أحسن وأولى به .

والثاني : أن المراد الكلي - كما مر - ليس مما يتجدد ويتصرم :

وأزمه من ذلك إثبات العقول .

محصل الطبيعة .

أو معدومها .

والأمور الدائمة:

لا يجوز أن يقال : لم يزل شيءٌ لها مفقودًا ، ثم حصل .

ولا يجوز أيضاً أن يقال : لم يزل حاصلا ، وهو مطلوب .

يل كل كمالاتها حاضرة حقيقية ، ليست جزئية ظنية ، ولا تخيلية . وليست نسبُ أمثال ما ذكرناه إلى الأجسام الساوية ، نسب نفوسنا إلى أجسامنا ، في أن يحصل منها حيوان واحد ، كما عليه حالنا ؛ لأن نفس الواحد منا مرتبطة ببدنه ، من حيث

أو على اتصال ، كالكميات المتصلة .

بل مكون شيئاً واحداً:

إما موجود الطسعة .

أو معدومها دائماً .

والأمور الدائمة المتشاسة الأحوال ، أعنى المحردة المحضة كالعقول ، لا بجوز أن يقال :

كان فيها لم يزل لها شيء مفقود ، ثم حصل .

أو يقال : كان حاصلاً لها ، وهي مع حصوله طالبة له .

بل تكون كالاتها حاضرة حقيقية:

لست جزئية متغيرة .

ولا ظنية .

ولا تخلية .

على انقطاع ، كالكميات المنفصلة .

تتميمه ، لتَطلب مبادئ الكمال منه ، ولولا هذا ، لكانا جوهرين متباينين .

وأما نفس السماء ، فهي :

إما صاحب إرادة جزئية .

أو صاحب إرادة كلية .

متعلق بها ، لينال ضرباً من الاستكمال ، إن كان ، وفيه سر ه

لأن الظنون والتخيلات إنما تكون بسبب الغواشي الجسمانية ، وهي مبرأة عنها .

والمحرك السهاوى بخلاف ذلك ؛ فإنه مريد لأمور جزئية ، تتجدد وتتصرم على الاتصال . وقد بحصل لحسمه ما يطلبه بالحركة ، ثم يفوته إذا هرب منه .

والثالث : أن الجوهر العقلى لا يكون مرتبطاً بجسم كنفوسنا ، فإن نفوسنا مرتبطة بأجسامنا ، من حيث هي ناقصة تطلب مبادئ الكمال منها ، وقد صارت بذلك متحدة بها ، إنساناً واحداً ، ولولا هذا الارتباط لكانا جوهرين متباينين .

فإذن مبدأ الإرادة الكلية المطلقة ، ليس هو نفس السهاء .

وأما نفس السهاء فهي :

إما صاحب إرادة جزئية ، منطبعة في جسمها على ما ذهب إليه المشاؤون .

أو صاحب إرادة كلية مفارقة ، وقد تعلقت بالسهاء وانبعثت منها صورة «نطبعة فيها ، لتنال ضرباً من الاستكمال بواسطة جرم السهاء ، من الجوهر العقلي المفارق ، كما تنال نفهسنا بواسطة أبداننا ، من العقل الفعال .

قىلە :

آ إن كان].

أي إن كان صاحب إرادة كلية ، كما وصفنا ، موجوداً السماء .

وإنما أورد هذه اللفظة، لأنه لم يُرد أن يصرح بخلاف القوم، على سبيل القطع.

والسر : هو ما يوجب القطع بوجود هذه النفس ، وهو أن صاحب الإراده الكلية والجزئية ، يجب أن يكون شيئاً واحداً ، حتى يتحصل الارتباط ، وتم الحركة المتصلة .

### الفصل الحادىعشر

#### إشارة وتنبيه

(١) ولا يمكن أن يقال : إن تحريكها للساء لداع شهواني ، أو غضبي ، بل يجب أن يكون أشبه بحركاتنا عن عقلنا العملي.

(١) أقول: يريد أن يشير إلى غاية الحركة السهاوية ، وهي التشبه بالمبادئ العالبة :
 التي هي العقول المجردة .

وأن ينبه على وجود تلك المبادئ .

فنقول : قد تبين فيا مر أن التحريك الإرادي يكون صادراً :

إما عن تصور حسى . أ. م. ت. متا

أو عن تصور عقلي .

والصادر عن التصور الحسى يكون الداعي إليه :

إما جذب ملائم .

أو دفع منافر .

فإذن هذا التحريك يكون لداع :

إما شهوانی . م

أو غضى .

كما فى أنواع الحيوانات .

وأما الصادر عن التصور العقلى ، فهو ، كما يصدر عن نفس الإنسان بحسب عقله العملى ، وتحريك السياء ، لا يجوز أن يكون لداع شهوانى وغضبى ؛ لأنهما يختصان بالجسم الذى ينفعل ويتغير من حال ملائمة إلى حال غير ملائمة ، ثم يرجع إلى الحال الملائمة فيلند ، أو ينتقم من مُعيل له فيغضب .

وأيضاً فإن كلحركة إلى لذيذ، أو غلبة ، على النحو الموجود فى الحيوانات ، متناهية . فإذن : هى أشبه بحركاتنا الصادرة عن العقل العملي .

```
(٢) ولا بد أن تكون لمعشوق ومختار:
```

إما لينال ذاته .

أو حاله .

أو ما يشبههما .

(۲) أقول : كل تحريك إرادى ، فهو لشىء يطلبه المريد ، ويختار وجوده على عدمه .

وكل مطلوب مختارٌ محبوب ".

ودوام الحركة ، إنما يكون لدوام الطلب الذي يقتضيه فرط المحبة .

والمحبة المفرطة هي لمعشوق ومختار .

فإذن لا بد أن يكون تحريك السهاء لمعشوق ومختار .

وذلك المعشوق المختار ، يكون :

إما شيئاً غير محصل الذات.

أو شيئاً محصل الذات . فإن لم يكن محصل الذات، وجب أن يُمحصَّل بالحركة، وإلا لكان الطلب طلباً للاشيج ، وهو محال .

والشيء المحصل بالحركة يكون:

ارنا .

أو وضعاً .

او كىفاً .

أه كيميًا.

أو ما يتبعها من كمالات الجسم .

وحمنتذ إنما تكون الحركة لمنال ذات المعشوق.

وإن كان المعشوق محصل الذات، فالحركة لامحالة تتوجه نحو حصول حال ما للمتحرك: فاما أن تكون تلك الحال حالا من المعشوق:

كماسة .

(٣) ولوكان للأُول .

لوقف إذا نال.

أو طَلَبِ المحال.

أو محاذاة .

أو موازاة .

أو ملاقاة .

لم تكن حاصلة ، فحصلت بالحركة .

وحديثة تكون الحركة لمنال حالا ما من المعشوق.

وإما أن لا تكون تلك الحال ، حالا منه ، و يجب حينئذ أن يكون مما سناست :

إما ذات المعشوق.

أو حالاً من أحواله .

وإلا فلا مدخل للمعشوق في الغرُضُ من الحركة ، وحينئذ لا تكون الحركة حركة لأجله . هذا خلف .

فإذن يكون هذا القسم لأجل نيل حال تشبه ذات المعشوق ، أو حاله .

فظهر من ذلك أن تحريك السهاء الذي كان لمعشوق لا يخلو من أن يكون:

إما لأن ينال ذاته .

أو حاله .

أو لينال ما يشبههما .

(٣) أقول: أى لوكان المعشوق مما يُنال بالتحريك.

ذاتُه .

أو حالٌ منه ، وبالحملة يكون من كمالات المتحرك التي لا تكون حاصلة فيه .

اكان لا يخلو:

إما أن محصل وقتاً ما .

أو لا عصل أبداً.

فإن حصل وقتاً ما ، وجب أن يقف التحريك عند حصوله .

وكذلك لو كان لطلب نيل الشبه من حيث يستقر .

فهولنيل شبه لا يستقر .

(٤) فلا ينال كماله إلَّا على تعاقب يشبُّه المنقطع بالدائم ، وذاك إذا كان المتبدل بالعدد يستبقى نوعه بالتعاقب ، ويكون كل

وإن لم يحصل أبداً .

أوكان المتحرك يطلبه أبداً .

فهو طالب للمحال .

والإرادة المنبعثة عن إرادة كلية ، يُتصوربها جوهرعاقل مجرد عن الغواشي المادية ، يستحيل أن تكون نحو شيء محال .

فإذن المعشوق ليس من كمالات المتحرك ، ولا مما يتحصل بالحركة :

ذاتُه .

أو حاله .

بل هو شيء متحصل الذات ، خارج عنه ، ليس من شأنه أن ينال ..

فظهر أن المتحرك إنما يريد نيل الشبه .

ثم لا بخلو :

إما أن يكون تحركه لنيل شبه يستقر ، ككمال ما ، قار يوجد فيه ، شبيهاً بكمال المعشوق .

أو يكون لنيل شبه لا يستقر .

والأول : محال ، لأنه بقتضى عود القسمين المذكورين أعنى : الوقوف عند النبل . أو طلب المحال .

فيتى : أن تكون الحركة لنيل شبه لا يستقر .

(٤) أقول : أى فلا ينال الشبه بكماله ، إذ هو غير مستقر إلا على تعاقب ، يشبه المنقطع الحاصل من الحركة بالدائم ؛ لاتصاله ، وذلك إذا كان المتبدل من الحرثيات غير المفارة ، بالعدد ، يستبتى نوعه بالتعاقب ، وكل عدد يفرض مما هو بالقوة يكون له خروج

عدد يفرض لما هو بالقوة يكون له خروج بالفعل لامحالة ، ولنوعه أو صنفه حفظ بالتعاقب .

(ه) فيكون المتشوق متشبهاً بالأمور التي بالفعل ، من حيث براءتها عن القوة ، راشحاً عنه الخير الفائض من حيث هو تشبه بالعالى ، لا من حيث هو إفاضة على السافل .

(٦) ومبدأ ذلك في أحوال الوضع التي هي هيئات فياضة . وإنما يجرى ما بالقوة فيها مجرى الفعل ، مما ممكن من التعاقب.

إلى الفعل ، حين انتهاء النوبة إليه لا محالة ، ولنوعه أو صنفه حفظ بالتعاقب .

والتشبه إنما يكون بذلك الباقى المحفوظ ، دون الزائل المتصرم .

(٥) أقول : فيكون المتشوق ، يعنى محرك السهاء ، متشبهاً بنحو مناً من التشبه ، وفي بعض النسخ ، فيكون المتشوق – بفتح الواو – تشبهاً ما ، يعنى يكون ما إليه يتشوق المتحرك هو تشبهاً ما بالأمور التي بالفعل ، يعنى المعشوق ، وهو العقل ، من حيث براءته عن القوة .

[ راشحاً عنه الخير الفائض].

أى فى حالكونه راشحاً عنه الخير .

[ من حيث هو تشبه بالعالى ] .

يعني مقصوده بالقصد الأول هو النشبه به ، من حيث البراءة عن القوة .

وأما بالقصد الثاني ، فأن يرشح عنه الخير حال التشبه ، كما يرشع عن معشوقه .

وفي لفظة : [ يرشح ] .

استعارة لطيفة ، وهى أن الخير لا يفيض عن المحرك بالذات ، بل يفيض عن العقل ، عليه ، ويرشح عنه ، على ما تحته .

( ٦ ) أقول : يعنى ومبدأ ذلك الأمر الذي يحصل التشبه به ، يكون فى أحوال الوضع ؛ وذلك لأن الخروج من القوة إلى الفعل ، على الاتصال غير القار ، أعنى الحركة ،

### الفصل الثانى عشر

#### تنببه

(۱) لو كان المتشبه به واحدًا ، لكان التشبه في جميع الساوية ، واحدًا ، وهو مختلف .

لا يقع إلا في أربع مقولات كما بنيس في العلم الطبيعي .

والفلك لا يمكن أن يتغير في ثلاثة منها ، التي هي :

الكم .

والكيف.

والأبن .

فإذن : لا خروج له من القوة إلى الفعل إلا في الوضع .

وإنما قال : [ التي هي هيئات فياضة ] .

لأن الأجرام النيرة تفيض أنوارها على الأجسام السفلية بحسب أوضاعها . والهيئات ليست بذاتها فياضة ، لكن لماكانت مُعدًّات للإفاضة ، وصفها أنها فياضة .

[ وإنما بجرى ما بالقوة فيها ] . يعني في السهاء .

[ مجرى الفعل ] . بما يمكن من التعاقب ، ولذلك يحصل التشبه .

فهذا تقرير ما في الكتاب .

و إنما وسم الفصل بالإشارة والتنبيه ، لاشماله على :

بيان غاية الحركة الساوية ، التي هي التشبه .

وعلى التنبيه على وجود الجوهر المتشبه به . أعنى العقل .

(١) أقول : يريد التنبيه على كثرة العقول المفارقة .

واعلم أن الفيلسوف الأول قد أشار في بعض أقواله إلى أن .

[ المتشبه به في الجميع ، شيءواحد ، وهو العلة الأولى ] .

ولو كان لواحد منها بالآخر مشابهة ، لشابهه فى المنهاج ، وليس كذلك إلا فى قليل.

وأشار فى بعض مواضع أخر إلى أن :

[ كل فلك فقد بخصه معشوق يتشبه ذلك الفلك به ] .

فنبه الشيخ في هذا الفصل على أنها كثيرة ، وسيذكر الوجه في كونه واحداً ، في الفصل الذي يتلوه .

وتقرير الكلام :

أن المنشبه به لوكان واحداً ، لكان التشبه فى جميع الأجرام السهاوية واحداً ، وذلك لأن الجسم ، من حيث هو جسم ، لا يقتضى حركته إلى جهة معينة ، ولا وضعاً معيناً ، وليس للأفلاك طبائع : تقتضى وضعاً معيناً ، وإلا لكان النقل عنه بالقسر .

ولا جهة معينة ، فإن وجود كل جزء من أجزاء الفلك على كل نسبة ، محتمل فى طبيعة الفلك المقتضية لتشايه أجزائه وأحواله .

ونفوسها أيضاً لا يجوز أن يكون طبعها أن تريد تلك الجهة أو الوضع ؛ إلا ً ان يكون الغرض من الحركة مختصًا بذلك ؛ لأن الإرادة تتبع الغرض ، لا الغرض تبع لها .

فإذن السبب اختلاف الأغراض ، ويلزم من ذلك اختلاف مباديها المتشبه بها .

واعلم أن بعض المتفلسفة من الإسلاميينوغيرهم ذهبوا إلى أن المتشبه به هوالجسم، فكل فلك سافل . فهو متشبه بما يحيط به على ما سيأتى بيانه .

والشيخ أبطل ذلك بأنه يقتضى تشابه الحركات فى الجمهات والأقطاب ، وإن أوجب قصوراً ، فإنما يوجب ضعف المتشبه عن التشبه التام ، لا مخالفته .

وليس التشابه موجوداً إلا ً في قليل ، يعنى فالمتمثلات بفلك البروج ، غير المتمثل بفلك القمر ؛ فإنها تشبه فلك البروج في الحركات والأقطاب .

واعترض الفاضل الشارح بأن:

[ تشبه الفلك بالعقل هو بأن يستخرج كمالاته إلى الفعل ، كما فى العقل . وهذا معنى مشترك بين العقول .

### الفصل الثالث عشر وهم وتنبيه

(١) ذهب قوم إلى أن المتشبه به واحد فقط. .

وأن الحركات كان يجوز فيها أن تكون متشابهة .

ولكنها لما كان سواء لها أن تتحرك إلى أية جهة اتفقت فيُنالُ الغرض بالحركة .

وليس لما به امتياز كل عقل عن آخر مدخل فى ذلك؛ فإذن المتشبه به شىء واحد].

والجواب: أن خروج الكمالات إلى الفعل أمركلى ، لا يمكن أن يصير غاية لحركات جزئية ، بل يجب أن تكون غايات الحركات الجزئية ، أموراً جزئية بلزمها هذا المعنى الكلى .

وتلك الأمور – وإنكان اختلاف الحركات قد دلنا على إثباتها ، لكن – ليس لنا إلى معرفة ماهياتها المتخالفة ، طريق ، على ما يجيء بيانه .

قال:

[ ويحتمل أن يكون سبب اختلاف حركاتها ، هو اختلاف هيولاتها بالماهية ، كما بجيء بيانه ، فلا تكون كل هيولي قابلة ، إلا لحركة خاصة ] .

والحواب عنه : مضافاً إلى ما مر ، أن ذلك يقتضى كون الحركة المستديرة طبيعية ، وقد مر فساده .

(١) أقول: قال الشيخ في سائر كتبه:

[ إن قوماً لما سمعوا ظاهر قول الإسكندر ؛ إذ يقول :

وإن الاختلاف في هذه الحركات ، وجهاتها ، يشبه أن يكون للعناية بالأمور الكائنة
 الفاسدة التي تحت كرة القمر 3 .

وكانوا سمعوا أيضاً وعلموا بالقياس: أن حركات السهاويات لا يجوز أن تكون

ثم كان يمكن لها أن تطلب الحركة على هيأة نفاعة لما تحتها ، وإن لم تكن الحركة في أصلها لذلك .

جمعت:

بين الحركة لما استدعى منها الحركة ، من الغرض .

وبين جعلها على هيأة نفاعة .

لأجل شيء غير ذواتها ، ولا يجوز أن تكون لأجل معلولاتها ، أرادوا أن يجمعوا بين المذهبين .

فقالوا : إن نفس الحركة ليست لأجل ما تحت القمر ، ولكن للتشبه بالخير المحض والشوق إليه .

و إن اختلاف الحركات كان ، ليختلف ما يكون من كل واحد مها في عالم الكون والفساد ، اختلافاً ينتظم به بقاء الأنواع .

كما أن رجلا خيِّراً لوأراد أن يمضى فى حاجته ، سَمْتَ موضع، واعترض له إليه طريقان :

أحدهما : يختص بوصوله إلى الموضع الذي فيه قضاء وطره .

والآخر يضيف إلى ذلك إيصال نفع إلى مستحق ،

وجب - من حكم خيريته - أن يقصد الطريق الثانى ؛ وإن لم تكن حركته لأجل نفع غيره ، بل لأجل ذاته .

قالوا : وَكَذَلَكَ حَرَكَةَ كُلُّ فَلَكَ لَيْبَتَى عَلَى كَالَهُ [ ﴿ الْأَفْضَلِ ﴾ دَائُماً ، لكنَّ الحَرَكَةَ إِلَى هَذَهُ الحِمْهِ ، وَبَهْذَهُ السَّرَعَةَ ، لِينْفَعَ غَيْرِهُ ] .

فهذا تقرير هذا الوهم .

ثم قال في إبطاله :

[ فأول ما نقول لهؤلاء أنه إن أمكن أن يحدث للأجرام السهاوية في حركاتها قصدما ، لأجل شيء معلول ، ويكون ذلك القصد في اختيار الجهة ، فيمكن ونحن نقول: لو جاز أن يُتَوَخَّى بهيأة الحركة نفع السافل، جاز أن يتوخى بالحركة ذلك أيضاً.

وكان لقائل أن يقول: لَمَّا كان لها أن تتحرك وأن تسكن ، سواء لديها الأمران ، مثل جهتى الحركتين ، ثم كان أن تتحرك أنفع للسافل ، اختارته .

أن يحدث ذلك ويعرض فى نفس الحركة، حتى يقول قائل: إن السكون كان يتم لها به خيرية تخصها، والحركة كانت لا تضرها فى الوجود وتنفع غيرها، ولم يكن أحدهما أسهل عليها من الثانى، أو أعسر، فاختارت الأنفع.

وإن كانت العلة المانعة عن تصيير حركتها لنفع الغير، استحالة قصدها فعلا لأجل الغير من المعلولات، فهذه العلة موجودة فى نفس قصد اختيار الجمهة. وإن لم يمنع هذه العلة قصد اختيار الجهة، لم يمنع قصد الحركة.

وكذلك الحال في قصد السرعة والبطء

قال : [وذلك لأن كل قصد يكون من أجل مقصود ، فهو أنقص وجوداً من المقصود ؛ لأن كل ما من أجله شيء آخر ، فهو أتم وجوداً من الآخر ، و لا يجوز أن يستفاد الوجود الأكمل ، من الشيء الأخس ]

فهذا ما قال الشيخ في هذا الموضع ، وهو واضح .

قال الفاضل الشارح:

[ المعارضة بالسكون غير واردة ؛ لأن الحركة تستخرج الكمالات من القوة إلى الفعل ، بخلاف السكون .

فإذا كان المقصود هو استخراجها ، كان حاصلا بكل الحركات ، فكان الكل بالنسبة إليه على السواء ، ولم يكن حاصلا بالسكون .

فلا جرم لم تكن الحركة والسكون بالنسبة إلى غرضه على السواد].

وأقول : ليس مراد الشيخ تجويز السكون على الفلك ، مع تسليم ما ذهبوا إليه من القول بأنه يطلب التشبه ، بل مراده بيان ضعف ما تمسك به القوم من الفرق بين أصل الحركة وهيأتها ، بأن التمسك يمثل ذلك في جعل أصل الحركة لأجل نفع الغير ممكنا ، بل إذا كان الأصل هو أنها لا تعمل لأجل السافل ، بل إنما تطلب شيئاً عالياً ، فيتبعه نفع، فيجبأن تكون هيأة الحركة كذلك.

(٢) وإذا كان كذاك ، وقع الاختلاف ههنا بسبب متقدم على ما يتبع الاختلاف من النفع .

فإذن المتشبه به أمور مختلفة بالعدد .

(٣) وإن جاز أن يكون المتشبه به الأول واحدًا ، ولأجله تشابهت الحركات في أنها دورية °

وذلك على تقدير كون الحركة والسكون بالنسبة إلى الفلك على السواء .

فالعلة الداعية إلى إسناد أصل الحركة إلى التشبه ، هي بعيمًا داعية إلى إسناد هيأتها إلى مثل ذلك .

(٢) أقول: أى إذا كان الفلك غبر متحرك لأجل ما تحته ، وقع الاختلاف بسبب
 متقدم على ما يتأخر عن الاختلاف ، وهو نفع ما تحت الفلك .

ثم صرح بالمقصود ، وهو كون المتشبه به أموراً كثيرة .

(٣) أقول: هذه إشارة إلى ما مر ذكره ، وهو قول الفيلسوف الأول: إن المتشبه به واحد.
 فحمله الشيخ على أن ذلك هو المتشبه به الأبعد ، يمنى العلة الأولى .

واعترض الفاضل الشارح : عليه ، بأن :

[ ذلك الواحد إن كان متشهاً به من حيث هو ذلك الواحد ، لزم تشابه الحركات .

و إن لم يكن متشبهاً به، يل كان المتشبه به غيره ، أو شيئاً مركباً منه، ومن غيره، لم يكن هو متشبهاً به .

وْأَيْضًا تَعْلَيْلِ الْحَرَكَةِ الدورية بذلك إنما يجوز لو صح على الأفلاك غيرها .

أما إذا كان السكون والحركة المستقيمة ممتنعين عليها ، كانت الحركة الدورية واجبة لها لذواتها ، فتعليلها بكون المتشبه به واحداً ، باطل ٢

والجواب ، عن الأول :

أن المتشبه به علة بوجه ما للحركة ، وإن لم يكن علة فاعلية لها .

### الفصل الرابع عشر زيادة تبصرة

(١) الآن ليس لك أن تكلف نفسك إصابة كنه هذا التشبه بعد أن تعرفه بالجملة ، فإنَّ قُوى البشر وهُم في عالم الغربة ، قاصرة عن اكتناه ما دون هذا ، فكيف هذا ؟

وجَوِّزْ أَنه إِذَا كَانَ المحركَ يريد تشبهاً ينال منه على التجدد أُمرًا ، أَن يعرضُ منه في بدنه انفعال يليق بذلك التشبه ، مِن طلب الدوام؛ كما يعرض في بدنك من انفعالات تتبع انفعال نفسك .

وأيضاً كون المتشيه به القريب بحيث يمكن أن يتشبه به ، لا يتصور إلا بعد وجوده المستفاد من العلة الأولى .

فإذن ليس هو متشبهاً به إلا مع اعتبار العلة الأولى ولا يبعد أن تكون استدارة الحركة المشترك فيها ، لاعتبار العلة الأولى ، وما به تمتاز كل حركة عن غيرها ، لاعتبار ذلك المعلول الذي هو موجود خاص .

والجواب: عن الثانى:

أن الحركة يمتنع أن تكون لشيء ، واجبة لذاته ؛ لأن المتصرم لا يجب لأمر ثابت . فإذن هي للأفلاك ليس بحسب ذواتها ، بل بحسب شيء آخر ، هو التشبه .

وإذا جاز أن تكون نفس الحركة ، بحسب شيء آخر ، لا بحسب ذات الفلك ، فإذن تكون استدارتها التي هي هيأة تابعة لها بسبب شيء آخر ، أولى .

(١) أقول: قد تبين مما مر أن محرك الفلك ، إنما يخرج بتحريكه إياه ، أوضاعه ،
 من القوة إلى الفعل ، طلباً للكمال اللائق به .

والعلل قد تكون بعيدة .

وقد تكون قريبة .

فكذلك المتشيه به .

وأنت إذا طلبت الحق بالمجاهدة فيه ، فربما لاح المك سر واضح خنى ، فاجتهد واعلم أنه كيف يمكن ذلك ، وأنها تكون هيأة تشبه الخيالات ، لا عقلية صرفة ؛ وإن كانت خيالات عن عقلية صرفة بحسب استعداد تلك القوى الجسمانية .

والأوضاع الحارجة إلى النعل ، وإن كانت كمالات ما ، لكنها تكون كمالات بالقياس إلى الجسم ، لا بالقياس إلى محركه .

فالكمال اللاثق بالمحرك، هو تشبهه بمبدئه في صيرورته بريئاً من القوة .

لكن الكمال والتشبه ، أموان يقعان على أشياء مختلفة الحقائق بالتشكياك ، وةوعَ اللوازم .

فإذن ههنا شيء ما ، يحصل لمحرك كل فلك ، بالتحريك ، يقع عليه باعتباره مقيساً إلى المتحرك اسمُ الكمال ، وباعتباره مقيساً إلى المبدأ المفارق ، اسمُ التشبه .

والشيخ ذكر فى هذا الفصل أنك بعد أن عرفت وجود تلك الأشياء بالإجمال ، فليس لك أن تكلف نفسك تصور ماهياتها المحتلفة بالتفصيل ؛ فإن القوى البشرية الممنوة بالشواغل البدنية قاصرة عن تصور ما هية ما هو أقرب إليها منها ، مثلا كماهيات كثيرة من كمالات النفس الحيوانية بالتفصيل ، فكيف دذا ؟

ثم أشار إلى ذلك بما يزيد الاستصبار فى تصوركيفية صدور التحرياث عن الشيء المتصور بصورة عقلية .

وأورد لذلك مثلا واضحاً ، وهو أن القوة الخيالية فى الإنسان التى هى المبدأ الأول لتحريك بدنه ، لا تتعطل عند إمعان نفسه الناطقة فى أفكارها العقلية ، بل تتمثل فيها صور خيالية ، تحاكى تلك الأفكار نوعاً من المحاكاة .

وكثيراً ما يعرض للبدن من تلك الصور انفعالات تابعة لانفعال اننفس ، كاضطراب : بغتة، أو دهشة ، أو سكون ، أو غير ذلك .

فشاهدة هذه الأمور ، دالة على جواز أن يعرض لجرم الفلك انفعال مستمر ، تابع لانفعال يحصل فى صورته ، ويجرى مجرى خيالاتنا فى انبعائها عن الانفعالات الحاصلة لنفسه من تصور كمالات مبدئه المفارق الحاصلة له بالفعل . وأنت عند ما تلوح المعقولات فى نفسك ، تصيب محاكاة لها من خيانك ؛ بحسب استعدادك ، وربما تأدت إلى حركات من بدنك .

ثم إن اشتهيت ضرباً آخر من البيان مناسباً لما كنا فيه، فاسمع .

# الفصل الخامس عشر

### تنبيه

#### (١) القوة :

قدتكون على أعمال متناهية ، مثل تحريك القوة التي في المدرة .

وهذا يقتضى كون نفس الفلكمجردة عاقلة بذائها ، محركة للفلك بتوسط صورة حيوانية ، منبعثة عنها ، منطبعة فىالفلك ، كتفوسنا الناطقة بعينها .

فأشار الشيخ إلى ذلك بقوله .

[ وأنت إذا طلبت الحق بالمجاهدة ] .

أى بالجهد فى التأمل ، والارتياض بالفكر ، لا بالتقليد لجمهور المشائين ، فربما لاح لك سر ، هو تجرد النفس الفلكية . [ واضح ] .

بعد ما اطلعت على أحوال نفسك . [ خنى ] .

قبل أن تعتبر أحوال النفس الفلكية فاجتمد .

وباقى الفصل واضح .

وههنا قد تم كلامه فى غايات أفعال النفس الفلكية ، لكن لما كان ذلك مشتملا على إثبات عقول فعالة، هى مبادئ تلك الغايات، أكد إثبات العقول بضرب آخر من البيان. وذلك هو وجه مناسبة ما يتأتى من الكلام، يلما قبله.

( ١ ) أقول : النهاية واللانهاية من الأعراض الذاتية التي : تلحق الكمَّ لذاته . وتلحق كل ماله ــ أو لشيء يتعلق به ــ كمية ، بسبب تلك الكمية .

فمنها ما يعرض للكم المتصل وهو ، وهو تناهى المقدار ، ولا تناهيه .

وقد تكون على أعمال غير متناهية ، مثل تحريك القوة التي للسماء .

ثم تسمى الأولى متناهية .

ومنها ما يعرض للكم المنفصل ، وهو تناهى العدد ، ولا تناهيه .

والمقدار نفسه كما يمكن فرض لا نهايته فى الازدياد ـــ لا نهاية المقادير ، أعنى نزايد الانصال ـــ فقد يمكن فرض لا نهايته، فى الانتقاص ـــ لا نهاية الأعداد ، أعنى مراتب الانفصال .

والشيء الذي له مقدار ، كالجسم ؛ أو عدد ، كالعلل ، ففرض النهاية ، واللانهاية ، فيه ، ظاهر .

أما الشيء الذي يتعلق به شيء ذو مقدار، أو عدد، كالقوى التي يصدر عبها عمل متصل فى زمان، أو أعمال متوالية لها عدد، ففرض النهاية، واللانهاية ، يكون فيه بحسب مقدار ذلك، أو عدد تلك الأعمال.

والذي بحسب المقدار يكون :

إما مع فرض وحدة العمل ، واتصال زمانه .

أو مع فرض الاتصال في العمل نفسه ، لا من حيث تعتبر كثرته أو وحدته .

فالقوى بهذه الاعتبارات تكون ثلاثة أصناف:

الأول : قوى يفرض صدور عمل واحد منها فى أزمنة مختلفة : كرماة تقطع سها.هم مسافة محدودة ، فى أزمنة مختلفة .

ولا محالة تكون التي زمانها أقل ، أشد قوة من التي زمانها أكثر .

ويجب من ذلك أن يقع عمل غير المتناهية لا في زمان .

والثانى : قوى يفرض صدور عمل ما ، منها ، على الاتصال ، فى أزمنة مختلفة ، كرماة تختلف أزمنة حركات سهاءهم فى الهواء .

ولا محالة تكون التي زمانها أكثر . أقوى من التي زمانها أقل .

ويجب من ذلك أن يتمع عمل غير المتناهية ، فى زمان غير متناه .

والأُخرى غير متناهية .

وإن كانا قد يقالان لغير هذين المعنيين\*

### الفصل السادس عشر إشارة

(١) الحركات التي تفعل حدودًا ونقطاً ، هي التي يقع بها الوصول والبلوغ ، عن محرك موصل ، يكون في آن الوصول موصلا

والثالث : قوى يفرض صدور أعمال متوالية عنها ، مختلفة بالعدد ، كرماة ، يختلف عدد رميهم .

فالاحتلاف الأول بالشدة .

والثانى بالمدة ـ

والثالث بالعدة.

وإذا تقرر ذلك فنقول :

نبه الشيخ في هذا الفصل على كيفية اتصافالقوى بالهاية، واللانهاية، على الإجمال. وكان مراده ما يختلف في اللهاية ، واللانهاية ، بحسب المدة ، أو العدة فقط .

ولذلك تمثل :

بالمدرة ، التي تتحرك حركة متناهية ، بحسبهما ، وبالسماء التي تتحرك حركة غير متناهية ، بحسبهما .

وذكر أن المتناهى وغير المتناهى يقالان القوى بأحد هذين الاعتبارين ، مع أنهما قد يقالان لغير المعنيين ، يعمى يقالان للكم ، ولما هو ذوكم .

مديد د حبر المستبن المدى . (١) أقول يريد بيان امتناع اتصال الحركات المحتلفة بعضها ببعض ، من غير أن يقع بينهما سكونات ، ليبين به أن الحركة التي هي علة الزمان وضعية دورية . بالفعل ؛ فإن الإِيصال ليس مثل المفارقة ، والحركة ، وغير ذلك مما لا يقع في آن .

واعلم : أن القدماء اختلفوا في هذه المسألة :

فذهب المعلم الأول وأصحابه إلى إثبات هذا السكون .

وذهب أفلاطون ومن تبعه إلى نفيه .

ولكل واحد من الفريقين حجج ومناقضات.

والحجة المشهورة المثبتة أن المتحرك إلى حدما ، بالفعل ، إنما يصير واصلا إليه في آن .

ثم إنه إذا تحدك عنه ، فلا محالة يصير مفارقاً ، أو مبايناً له ، بعد أن كان واصلا أيضاً في آن .

ولا يمكن اتحاد الآنين ؛ لأن ذلك يقتضى كون ذلك المتحرك فيه ، واصلا مبايناً معاً . فإذن هما متغايران .

ولا يمكن تتالى آنبن ، من غير تخلل زمان بينهما ، كما مر فى إبطال القول بالأجزاء التي لا تتجزأ .

فإذن بينهما زمان .

والمتحرك المذكور ، لا يمكن أن يكون فى ذلك الزمان متحركاً ؛ لأنه ليس بمتحرك إلى ذلك الحد ، ولا عنه .

فإذن هو ساكن .

وهذه الحجة ضعيفة ؛ لأنها بعينها قائمة فى الحدود المفروضة فى المسافات المتصلة التى تقطعها حركة واحدة .

وقد أبطلها الشيخ في الشفاء بأن قال :

[ مباينة المتحرك للحد التي هي حركته عنه ، إنما تقع في زمان ، كالحركة .

فإن عنوا بأن المباينة طرف زمان المباينة ، فليسَ يمتنع أن يكون ذاك الآن هو بعينه آن الوصول ؛ لأنه طرف للحركة عـر ذلك الحد .

وطرف الحركة بجوز أن يكون شيئاً ليس فيه حركة .

### ثم إنه يزول عنه كونه موصلافى جميع زمان مفارقة المتحرك للحد.

وإن عنوا به آنا يصدق فيه الحكم على المتحرك ، بأنه مباين ، فهو آن مغاير لذلك الآن ، ويكون بين الآنين زمان .

ولكن لا يكون المتحرك المذكور ساكناً فى ذلك الزمان ، بل يكون قاطعاً مسافة تقع بين الحد المذكور ، وبين الموضع المباين لذلك الحد] .

#### قال :

[ وَكَذَلِكَ إِنْ أُورِدُوا بِدَلَ لَفَظَةً ﴿ الْمَبَايِنَةَ ﴾ ﴿ اللائمَاسَةَ » ﴾ فإنه يجوز أن طرف زمان اللايماسة بماسة ] .

ثم أقام الحجة على ذلك ، [ بأن الحركة الموصلة إلى الحد المذكور ، إنما تصدر عن علة موجدة :

تسمى باعتبار كونها مزيلة للمتحرك عن حدما ، مقربة له إلى حد آخر «ميلا». وتلك العلة هي علة وصول المتحرك إلى الحد المذكور .

لكن لا تسمى باعتبار الإيصال ، « ميلا» .

فإذن هي موجودة في آن الوصول .

والميل من الأمور التي توجد في آن .

وليس من الأمور التي لا توجد إلا في زمان ، كالحركة .

وأما المباينة فلا تحدث إلا بعد وجود «ميل ثان» يحدث أيضاً في آن، ويبقر زماناً ما .

فلا يكون الآن الذي حدث فيه الميل الثانى هو آن الوصول ؛ لامتناع اجمّاع الميلين المختلفين في جسم واحدكما مر .

فإذن بين الآنين زمان ، يكون المتحرك فيه عديم الميل ، وبسبب عدم الميل يكون ساكناً ] .

> و بعد تقرير هذه المقدمات ، نعود إلى تقرير « المنّن» فنقول : الشيخ عبر عن « الحركات المحتلفة » بـ « التي تفعل حدوداً ونقطاً » .

## وتكون صيرورته غير موصل دفعة ، وإن بتى زماناً ، لا ككون

و 8 الحد » أعم من « النقطة » فإن كل « نقطة » « حد » ولا ينعكس .

وجميع الحركات المحتلفة ، تفعل « حدوداً » مثلاً :

الحركة فى الكيف إذا كانت متوجهة إلى غاية ما ، ثم راجعة عنها ؛ فإنها إنما تنتهى إلى حدما ، ترجع عنه .

فهى قد فعلت ذلك الحد .

وإنما أورد النقطة بعد ذكر الحد ؛ لأن البيان في الحركات الآنيَّة ، المختلفة ، التي تفعل نقطاً ، هي نقط زوايا الانعطاف ، أو الرجوع ، يكون أسهل وأوضح .

ولم عا وصف تلك الحركات بأنها هي التي يقع بها الوصول والبلوغ لأن الحركة المتوجهة إلى حدما ، إيما تنقطع بالموصول إليه .

فالحركة التي يقع بها وصول بالفعل هي منقطعة .

والحركة الواحدة التي لا تنقطع ، لا يقع بها وصول إلاَّ بالفرض .

وإنما ذكر المحرك الموصل بقوله : [ عن محرك موصل ] .

لأن الحجة المعتمد عليها عنده هي المبنية على امتناع اجتماع المحركين المختلفين ، أعنى المبلمين .

ولم يسم المحرك الموصل ؛ « الميل » لأنه إنما يسمى « مبلاً » باعتبار آخر ، كما مر .

و إنما وصف المحرك بأنه : [ يكون في آن الوصول موصلاً بالفعل ] .

ليستدل بذلك على وجوده فى ذلك الآن .

وأشار إلى إمكان وجوده في آن بقوله :

[ فإن الإيصال ليس مثل المفارقة ، والحركة ، وغير ذلك ، مما لا يقع في آن ] . ثم أثنت بعد ذلك ، الآن الثاني بقاله :

[ ئم إنه يزول عنه كونه موصلا . . . إلى قوله : لا ككون الشيء مفارقاً ومتحركاً ] .

وإنما قال :

[ يزول عن المحرك كونه موصلا ] .

#### الشيء مفارقاً ومتحركاً .

مع أن المحرك التمريب ، أعنى الميل الأول ، لا يكون باقياً عند مفارقة المتحرك للمحد ، لأن المحرك الأصلى الذى ينبعث الميل عنه – أعنى الطبيعة ، أو الإرادة ، أو القوة القاسرة – ربما يكون باقياً ، ويزول عنه ما هو بسببه كان محركاً ، وهو الميل .

وأشار بقوله :

[ في جميع زمان مفارقة المتحرك للحد ] .

إلى : أن الزوال المذكور [تما يكون فى جميع ذلك الزمان حاصلا . وأشار بقوله : [ وتكون صبر ورته غير موصل : دفعة ، وإن بق زماناً ] .

إلى وجود الزوال فى الآن ، الذى هو مبدأ ذلك الزمان ، وذلك لأن الشيء إذاكان موصلا فى زمان . ثم صار غير موصل فى زمان آخر ، فلا بد من آن يفصل بين الزمانين .

ولا يجوز أن يكون الشيء فى ذلك الآن ، لا موصلا ، ولا غير موصل ، لامتناع خلوه من النقيضين .

ولا يجوز أن يكون موصلا ، لأن الأمر الموجود ، ما لم يود عليه أمر يعدمه ، فإنه لا يزول .

والوارد إذا كان مما يوجد في آن ، كان لا محالة موجوداً في الآن الفاصل ، فكان الإيصال الذي هو معلوله أيضاً ، حاصلا معه .

وإنما لم يذكر المحرك النانى \_ أعنى الوارد المتجدد \_ لأن الحجة تمشى من غير ذلك ، فإن الميلين المختلفين ليسا بممتنعى الاجتماع لذاتيهما ، بل لأن كل واحد منهما يستلزم عدم الآخر .

ولما كان وجود الميل الأول ممتنع الاجتماع مع عدمه ، اكتنى بذكر عدمه المغنى عن ذكر وجود الميل الثانى .

ثم أشار إلى تغاير الآنين بقوله :

[ والآن الذي يصير فيه غير موصل ، دفعة ، غير الآن الذي صار فيه موصلا ، دفعة ] وأشار إلى وجوب وقوع زمان بين الآنين بقوله :

[ وبينهما زمان كان فيه موصلا ] .

### والآن الذي يصير فيه غير موصل دفعة ، غير الان الذي صار فيه موصلًا دفعة .

وذلك لأن الميل الثانى لم يتجدد فيه بعد .

وإنما قال : [ وهو زمان السكون لا محالة ] .

لأن سبب الحركة - أعنى الميلين - معدومان .

وههنا قد تمت الحجة .

قال الفاضل الشارح:

[ إنها مبنية على استحالة تتالى الآنات .

وفيه إشكال ؛ وهو أن عدم الآن ، يكون :

إما على التدريج .

أو دفعة .

والأول ؛ باطل ؛ وإلا لصار الآن زمانيًّا .

والثاني : يقتضي أن يكون عدمه ، متصلاً بآن وجوده ، فيلزم تتالى الآنبن ] ٦

قال :

[ وأجاب الشيخ عنه في الشفاء بأن قال :

١ قولكم : عدم الآن :

إما أن يكون على التدريج.

أو دفعة .

تقسيم غير منحصر ؟ لأن ههنا قسماً ثالثاً ، وهو :

أن يكون عدمه في جميع الزمان الذي بعده .

فلو قال السائل:

ليس البحث عن استسرار عدم ذلك الآن ، حتى يقال : إنه في جميع الزمان الذي بعده .

بل عن ابتداء عدمه.

ومعلوم أن ذلك ليس في جميع الزمان الذي بعده .

### وبينهما زمان كان فيه موصلًا ، وهو زمان السكون لا محالة .

لكان جوابه : أن آن ابتداء الزمان الذي هو في جميعه معدوم ، ليس آناً آخر بل هو عين ذلك الآن .

ولا يستحيل أن يتصف الشيء بصفة في زمان ، ويكون في الآن الذي هو طرف ذلك الزمان على خلاف تلك الصفة ] .

#### قال :

[ هذا تقرير كلام الشيخ .

والإشكال باق عليه من وجهين :

الأول : أن حصول الشيء أو عدمه ، على التدريج غير معقول ؛ لأن زمان الحصول حينئذ يحتمل الانقسام .

في الحزء الأول منه مثلاً ، إن لم يجصل شيء ، لم يكن الحصول في كل ذلك الزمان ، بل في بعضه ، وقد قبل في كله .

هذا خلف .

وإن حصل شيء ، وكان الحاصل هو الذي سيحصل في الجزء الثاني بعينه ، كان ذلك الشيء في الجزء الأول موجوداً معدوماً معاً .

وهو محال .

وإن كان غيره ، لم يكن ذلك حصول شيء على التدريج ، بل حصول أشياء كثيرة ، في أجزاء ذلك الزمان .

وإذا ثبت ذلك ، ثبت أن عدم الآن المفروض ، إنما يحصل دفعة ، ثم يستمر بعد ذلك زماناً ، فإن كل حاصل بعد ما لم يكن ، فلا بد له من أول حصول يكون هو حاصلاً فيه .

ويلزم من ذلك تتالى الآنين .

الثاني : لو سلمنا صمة هذا التقسيم ، وهو أن يكون عدم الآن حاصلاً في جميع

الزمان الذي بعده ، من غير أن يكون لذلك الزمان طرف ، هو فيه معدوم ؛ فلم لا يجوز أن يقال :

اللامماسة » حاصلة في الزمان الحاصل بعد المماسة، مع أنه ليس لزمان
 اللامماسة » طرف غير آن المماسة .

وحينئذ يكني هناك آن واحد ، وتبطل الحجة ] .

#### أقول :

على الوجه الأول:

معنى الحصول على الندريج هو حصول الشيء الذي له هوية اتصالية لا يمكن أن تتحصل إلاً في زمان :

كالحركة وما يتبعها .

فإن تلك الهوية بمتنع وجودها دفعة ، ولا يلزم من ذلك أن يكون حصولها حصول أشياء كثيرة ، فى أجزاء ذلك الزمان ؛ لأن من حيث هويتها ليست بملتئمة عن أشياء كثيرة ، بل هى شىء واحد من شأنه قبول القسمة إلى أجزاء .

فهى قبل عروض القسمة لا تكون إلاّ شيئاً واحداً منطبقاً على زمان ، ولا يكون لذلك الزمان طرف ، يوجد ذلك الشيء فى ذلك الطرف ؛ لأن وجوده ممتنع الحصول فى طرف زمان ، بل واجب أن يحصل مقارناً لجميع الزمان .

وأما بعد عروض القسمة فيكون حصول أجزائه فى أجزاء ذلك الزمان ، شيئاً بعد شيء . وهذا الاعتبار لا ينافى الاعتبار الأول .

فهذا هو الحصول على التدريج .

ويقابله ما يحصل لا على التدريج :

بل إما في طرف زمان فقط ، كوصول المتحرك على مسافة ، إلى منتصفها مثلاً .

و إما فى زمان ، لا بمعنى أن يكون له اتصال منطبق على ذلك الزمان ، بل بمعنى أن لا يوجد فى ذلك الزمان آن ، إلا و يكون ذلك الشيء حاصلاً فيه .

وهذا القسم ينقسم:

إلى ما يكون حاصلًا ً في الآن الذي هو طرف حصوله ، كالكون والتربيع . \_

و إلى ما لا يكون حاصلاً في ذلك الآن ، كاللاوصول ، وككون المتحرك على مسافة ، فعا بين طرفها .

فإن جميع أذلك إنما يحصل:

في زمان .

وفي طرفه .

أو فيه دون طرفه .

ولهدا :

حكم الشيخ بتثليث القسمة .

وحكم بأن عدم الآن إنما بحصل في جميع الزمان الذي يكون ذلك الآن طرفه . من نظام منت المقالمة

ويتبين ذلك من تصور النقطة .

فإن الحكم بأن النقطة موجودة هناك ، صادق ؛ على طرف الخط المتصل ، وليس بصادق على نفس الحط المتصل .

وأما الحكم بأنها ليست بموجودة هناك ، فصادق ، على نفس الحط ، وليس بصادق على طرفه ه

ولا يلزم من ذلك أن يكون للخط طرف آخر غير النقطة يصدق عليه الحكم بأنها ليست بموجودة هناك.

وعلى الوجه الثانى :

أن ذلك يقتضى تزييف الحجة المشهورة المذكورة في صدر هذا الفصل ، ولا يقتضى تزييف الحجة التي اعتمد الشيخ عليها .

فإن آن المماسة الذى يجب أن يكون السبب الموصل موجوداً فيه ، لا يمكن أن يكون مبدأ زمان يزول فيه عن السبب كونه موصلاً . لأن ذلك الزوال مفتقر إلى حدوث سبب متجدد ، لا يمكن اجتماعه مع السبب الأول :

## (٢) فكل حركة في مسافة تنتهي إلى حد ما ، تنتهي إلى

### سكون فيه .

والسببان :

ليسا من الموجودات التي تحصل في أزمنة ، دون أطرافها .

ومما لا يوجد إلا في أطراف الأزمنة .

ولا مما تكون منطبقة على أزمانها .

فهما إذن مما يوجد في الأزمنة وأطرافها .

#### والفاضل الشارح:

توهم أن الشيخ إنما أورد الحجة المشهورة فى الكتاب ؛ ولذلك تعجب من إيراده إياها يعد نزييفها فى و الشفاء » .

والدليل على أن الشيخ لم يقصد الحجة المشهورة ، اشتمال ٌ تقريره على :

ذكر المحرك الموصل.

وإشارته إلى وجوده في آن المماسة .

وسبب توهم هذا الفاضل:

هو أن الشيخ لم يتعرض لذكر السبب الثانى ، بل اقتصر على ذكر معلوله ، وهو زوال السببية عن السبب الأول .

#### ثم إن الفاضل الشارح اعترض على هذه الحجة :

[ بإنكار وجود الميل ، أولا .

مم بإنكار امتناع سلىن مختلفين ، دفعة ، ثانياً .

ثم بتجويز وجودهما في زمانين محتلفين، يفصل بينهما آن واحد لا يوجد فيه :

اما أحدهما

أوكلاهما م.

وفيا مر من الكلام فى كل واحد من هذه المواضع كفاية .

( ۲ ) أقول : لما فوغ من إثبات السكون بين الحركتين المختلفتين، شرع في المطلوب
 من ذلك .وهو بيان أن الحركة الحافظة للزمان ، دورية .

فتكون غير الحركة التي بها يُستحفِّظ. الزمان المتصل.

فالحركة الوضعية هي التي بها يستحفظ. الزمان المتصل ، وهي الدورية «

وتقريره: أن كل حركة فى مسافة ، تنتهى تلك المسافة إلى حد ، وتنتهى تلك الحركة إلى سكون ، لما تقدم . فهى غير الحركة الحافظة للزمان ؛ لأن الزمان الذى هو مقدار الحركة ، على ما مر ، لا أول له ولا آخر كما مضى بيانه ، فالحركة التى هى مقداره ، يجب أن لا يكون لها أول ولا آخر .

لكن الحركات التي لا تختلف تكون :

إما مستقيمة .

و إما مستديرة .

كما سبق بيانه .

والمستقيمة لا يمكن أن تتصل دائماً لوجوب تناهى المسافات المستقيمة .

فإذن هي وضعية دورية .

واعلم: أن القائلين بنني السكون بين الحركات المختلفة يسندون الزمان أيضاً إلى الحركة المستديرة دون غيرها ، لامتناع اتصال الحركات المحتلفة بعضها ببعض ، بحيث يصير المجموع حركة واحدة .

والزمان ، إذ هو شيء واحد متصل ، يجب أن يكون مستنداً إلى ما هو مثله في الاتصال الوحدائي .

فإذن الحركة الحافظة للزمان ، متصلة دائماً .

ولا حركة متصلة دائماً سوى الدورية .

وقد ظهر من ذلك أن هذا المطلوب ، لا يفتقر إلى إثبات السكون المذكور ، كل الافتقار .

#### الفصل السابع عشر فائدة

(١) إنما يجب أن يقال : صار غير موصل .

ولا يجب أن يقال ما يقولون : صار مفارقاً .

لأَن الحركة ، والمفارقة ـ التي هي الحركة منسوبة إلى ما يتحرك عنه \_ ليست تقع دفعة ، ولا فيهما ما هو أول حركة، ومفارقة.

وأن يزول كونه موصلا ، واقع دفعة .

(١) أقول : هذه الفائدة متصلة بالفصل المتقدم ، وهي أن الجمهور يقولون في حجبهم التي حكيناها عهم \_ أعنى الني زيفها الشيخ عند إثبات الآن الثاني \_ : إن المتحرك يصير بعد الوصول مفارقاً.

وقد رد عليهم من ينازعهم في مطلوبهم بأن :

المفارقة عبارة عن الحركة منسوبة إلى ما يتحرك عنه . والحركة ليست تقع دفعة ، بل في زمان ، ولا يوجد فيها شيء هو أولها ، لأن كل جزء يوجد منها ، فإنه ينقسم أيضاً إلى أحزاء يتقدم بعضها على بعض .

وهكذا حال المفارقة وما يشبهها .

فإذن لا يصح أن يقال : صار المتحرك مفارقاً ، أي مبايناً في آن ، بل يجب أن يقال : إن المتحرك صار غير موصل ، بعدما كان موصلا ؛

أو زال عنه كونه موصلاً في آن ، فإن كون الشيء غير موصل قد يقع في آن ، كما يقع فى زمان .

وَمَا ذكره الشيخ في ﴿ الشَّفَاء ﴾ هو :

[ أن الحجة المشهورة لا تصير صحيحة ، إن بدلت .

لفظة و المباينة » يا و اللايماسة » ] .

## الفصل الثامن عشر تذنيب

(١) فالحركة التي يجب أن تطلب حال القوة عليها ، من حيث هي غير متناهية ، هي الدورية \*

### الفصل التاسع عشر إشمارة

[1] أعلم أنه لا يجوز أن يكون جسم ذو قوة غير متناهية ، يحرك جسماً غيره ؛ لأنه لا مكن أن يكون إلا متناهياً .

فغير مناف لقوله هذا ، لأن الحجة فى نفسها ضعيفة ، والحجج التى يكون فسادها من جهة المعنى لا تصير صحيحة بتبديل ألفاظها تبديلا غير مؤثر فى المعنى . أما الحجج الصحيحة فربما توهم فساداً إذا لم تكن ألفاظها مطابقة لمعانيها الصحيحة .

فهذا ما يمكن أن يقال في تقرير هذه المسألة .

(١) أقول : قد أمر في الفصل الأول من الفصول الثلاثة الماضية : أن القوة التي
 لا نهاية لها ، هي التي تكون على أعمال ، أو حركات غير متناهية .

وتبين في الفصلين الأخيرين أن الحركة غير المتناهية هي الدورية .

فإذن الحركة التي يجب أن يتعرف حال القوة عليها ، من حيث هي غير متناهية ، هي الدورية لا غير .

ولما كان هذا الحكم فرعاً على ما تقدم ، جعل هذا الفصل تذنيباً له .

وقد ظهر فى هذا الفصل أيضاً أنه يريد .

[ بلا نهاية القوة ] .

لأنهايتها بحسب المدة والعدة .

[ ٢٦ أقول : يريد بيان امتناع كون القوى الجسمانية غير متناهية :

## فإذا حرَّك بقوته جسما ما ، من مبدأ نفرضه ،حركات لاتتناهى

واعلم أن القوة غيرالمتناهية ، لوكانتجسهانية ، وحركت جساً ، فلا يخلو : إما أن يكون تحريكها الملك الجسم :

يالقسر.

أو بالطبع .

لأنه:

إما أن لا يكون محلا لتلك القوة .

أو يكون .

والقسمان محالان .

أما الأول: فلما يشتمل عليه هذا الفصل:

وأما الثانى : فلما يشتمل عليه أربعة فصول بعده .

فقوله :

[ لايجوز أن يكون جسم ذو قوة غير متناهية ،

بحرك جسماً غيره ] .

إشارة إلى فساد القسم الأول .

والحجة عليه أن الحسم لا يمكن أن يكون إلا متناهماً .

وذلك لما مر من وجوب تناهى الأبعاد .

فإذا حرك جسم بقوته جسماً آخر من مبدأ مفروض ، حركات لانهاية لها .

بحسب الامتداد الزماني.

أو بحسب العدة في القوة .

فإن غير المتناهي لا يخرج إلى الفعل .

ثم إذا فرضنا أن ذلك الجسم المحرك ، يحرك جسماً آخر شبيهاً بالجسم الأول فى الطبيعة ، وأصغر منه فى المقدار ، بتلك القوة عينها ، من ذلك المبدأ المفروض ، فيجب أن يحرك الثانى أكثر من الأول ، وذلك لأن المقسور إنما يعاوق القاسر بحسب طبيعته المخالفة لطبيعة القالسر ، من حيث هو قاسر .

ف القوة ، ثم فرضنا أنه يحرك أصغر من ذان الجسم بتلك القوة ،
 فيجب أن يحركه أكثر من ذاك ، من المبدأ المفروض .

ولا شك أن طبيعة الجسم الأعظم ، تكون أقوى من طبيعة الجسم الأصغر ؛ لاشمال الأعظم على مثل طبيعة الأصغر ، وعلى ما يزيد عليه .

ويلزم منه أن تكون معاوقة الأعظم ، أكثر من معاوقة الأصغر .

فإذن يكون تحريك الأصغر أكثر من تحريك الأعظم.

وهذا مما لم يبينه الشيخ فى هذا الفصل ، إلا أنه تبين مما مر فى « الفصل السادس » من « النمط الثانى » ، ومما سيأتى .

ولما كان مبدأ التحريكين واحداً بالفرض ، وجب أن تقع الزيادة التي بالقوة ، في الحانب الآخر ، الذى فرضت اللانهاية فيه ، وكذلك النقصان . ويازم منه انقطاع الأقل يفيكون ذلك الجانب أيضاً متناهياً . وقد فرض غير متناه .

هذا خلف .

فإذن هذا الفرض محال.

واعلم: أن هذا البرهان أعم مأخذاً ثما استعمله الشيخ ؛ فإن الحاصل منه أن القوة غير المتناهية لو حركت بالفرض جسمين مختلفين، لوجب أن يكون تحريكها إياهما متفاوتاً.

ويلزُّم منه كومها متناهية بالقياس إلى أحدهما :بعد أن فرضت غير متناهية مطاقاً .

هذا خلف .

فإذن القوة غير المتناهية :

سواء كانت جسمانية ، أو غير جسمانية .

يمتنع أن تكون مباشرة لتحريك الأجسام بالقسر .

والشَّيخ خصصه بالقوة الجمهانية ؛ لأن غرضه في هذا الموضع ، هو نفي اللاَّـهاية عن القوى الجمهانية .

والاعتراض المشهور الذي أورده الفاضل الشارح عليه :

[ بتجويز أن يكون التفاوت فى التحريكين بالسرعة والبطء .
 وحينند لا يلزم منه انقطاع أحدهما ٢ .

فتقع الزيادة التي بالقوة ، في الجانب الآخر ؛ فيصير الجانب الآخر متناهياً أيضاً .

مندفع ؛ لأن المراد بالقوة المذكورة ههنا ، هي التي لا نهاية لها باعتبار :

المدة

أو العدة .

دون الشدة على ما مر .

ثم إنه أورد عليه سؤالاً آخر:

[ وهو أن القائلين بتناهى الحوادث ، لما استدلوا بوجوب ازديادها كل يوم على تناهيها ، رد الشيخ عليهم بأن قال :

لما لم يكن لها مجموع موجود فى وقت من الأوقات ، لم يكن الحكم بالازدياد عليها صحيحاً، فضلاعن أن يكون مقتضياً لتناهيها].

#### قال :

[ ولقائل أن يرد عليه ههنا بما رد هو به عليهم ، بعينه، وهو أن يقول : ليس للحركات التي تقوى هذه القوة عليها مجموع موجود فى وقت ما . فإذن لا يصح الحكم عليها بالزيادة والنقصان ] .

#### قال :

[ ولقد أورد عليه بعض تلامذته هذا السؤال .

فأجاب : « بأن المحكوم عليه ههنا هو كون القوة قوية على تلك الأفعال . وهذا المعنى حاصل فى الحال » .

ولا شك أن كون القوة قوية على نحريك الكل ، أقل من كومها قوية على تحريك الجزء ، فوقع التفاوت فى القوة عليها ، بخلاف الحوادث؛ فإن مجموعها لما لم يكن موجوداً فى وقت ما ، استحال الحكم عليها بالزيادة والنقصان ] .

ثم قال الفاضل الشارح:

[ وللسائل أن يعود فيقول :

أنتم إنما تستدلون على تفاوت القوة على تحريك الكل والجزء ، بوقوع التفاوت في تلك الأفعال .

وحينئذ يعود الإشكال ] .

أقول : الشيخ لم يمكم بننى الازدياد عن الحوادث غير المتناهية مطلقاً ، بل ذكر فى آخر النمط الخامس :

[ أن جميعها لا يمكن أن يوجد في وقت .

وغير المتناهى المعدوم ، قد يكون فيه أكثر وأقل ، ولا يثلم ذلك كونه غير متناه فى العدم].

وفي هذا الكلام تصريح بأن كثرة الشيء وقلته لا تنافيان كونه غير متناه .

وَكِيفٍ ؟ وربما يوصف بهما ، وباللامهاية ، معاً ، في النظر الأول ، إذا اختلفت جهناهما : أعنى جهة القلة والكثرة ، وجهة اللامهاية .

وبيان ذلك . أن كل ما يمتد :

مترتباً في العقل .

ر. أو في الخارج .

مقداراً كان .

أو عدداً.

فيكون لا محالة لامتداده جهتان:

يمكن أن يوصف ذلك الامتداد في الجهتين معاً بالتناهي .

أو يسلب عنه فهما التناهي .

أو روصف في إحداهما به .

ويسلب في الأخرى عنه .

والحكم بالازدياد والانتقاص ، عليه ، لا يكون إلا فى الجعهة الموصوفة بالنهاية ، لأنهما من خواص الحكم المتناهى .

#### الفصل العشرون مقدمة

(١) إذا كان شيء ما ، يحرك جسما ، ولا ممانعة في ذاك الجسم ، كان قبول الأكبر للتحريك ، مثل قبول الأصغر ، لا يكون أحدهما أعصى ، والآخر أطوع ، حيث لا معاوقة أصلاه

فَإِذَنَ الحَكُم بَهِمَا فَى جَهَةَ وَاحَدَةً ، لا يِنَاقَ سُلِبَ النَّهَايَةُ فَى الْجَهَةَ الْأَخْرَى ، بحسب النظر المذكور .

وأما امتناع سلب النهاية عنه ، إذا كان موجوداً ، على ما هو المقرر عند جمهور الحكماء ، فذلك لأمر يقتضيه ، خارج عن مفهومه ، وهو غير ما نحن فيه .

وإذا تقرر هذا فنقول :

لما كانت لا نهاية الحوادث فى الجمهة التى تلى الهاضى ، وازديادها فى الجمهة الأخرى ، التى تلى الحال ، لم يكن الاستدلال بالازدياد على وجوب التناهى ، صحيحاً، كما مر .

وأما الأفعال الصادرةعن القوة المذكورة ، فلماكان لامتدادها مبدأ واحد ، بالفرض. وكانت مستلزمة لزيادة ونقصان ، بحسب طبائع المقسورات المختلفة ، وجب أن يكون التفاوت فى الجمهة الأخرى ، وأوجب التفاوت تناهياً فى تلك الجمهة أيضاً .

وبذلك افترقت الصورتان .

فهذا ما عندي في هذا الموضع .

وأما عبارة الشيخ في الجواب المحكى عنه ، فلم تقع إلىَّ بألفاظه حتى أنظر فيها .

(١) أقول : لما فرغ من بيان امتناع كون القوى الجسمانية غير متناهية النحريات
 مالقسر ، أراد أن يبين امتناع كولها غير متناهية التحريك بالطبع أيضاً.

فقدم لذلك ثلاث مقدمات:

أولها : ما ذكره فى هذا الفصل ، وهو أن الجسم من حيث هو جسم لما لم يكن مقتضياً للتحريك ، ولا يمنع عنه ، بلكان ذلك لقوة تحله ، كما مر .

### الفصل الحادى والعشرون مقدمة أخرى

(1) القوة الطبيعية لجسم ما ، إذا حركت جسمها ، ولم يكن في جسمها معاوقة أصلا ، فلا يجوز أن يعرض بسبب الجسم تفاوت في القبول ، بل عسى أن يعرض ذلك بسبب القوة «

### الفصل الثانى والعشرون مقدمة أخرى

[1] القوة في الجسم الأكبر ، إذا كانت مشابهة للقوة في الجسم الأصغر ؛ حتى لو فصل من الأكبر مثل الأصغر ،

فإذن كبيره وصغيره ، إذا فرضا مجردين عن تلك الفوة ، كانا متساويين في قبول التحريك ، وإلا لكان الجسم من حيث هو جسم ، مانهاً عنه .

(١) أقول : وهذه ثانية المقدمات :

وهى أن القوة الجسهانية المسماة بالطبيعة . إذا حركت جسمها -- ولا محالة يكون ذلك الجسم خاليًا عن المعاوقة ، وإلا لم تكن الطبيعة طبيعة الذلك الجسم -- فلا يجوز أن يعرض بسبب كبر الجسم وصغره ، تفاوت فى القبول لما مر فى المقدمة الأولى ، بل إن عرض تفاوت ، فهو بسبب القوة ، فإنها تختلف باختلاف محلها . على ما سيأتى فى المقدمة الثالثة .

وهناك يستبين أن التفاوت كما كان في الحركات القسرية بسبب القوابل لا غير ، فهو في الطبيعية يسبب الفواعل لا غير .

[ ١] أقول : وهذه ثالثة المقدمات .

وهي أن القوي الحسانية المتشابهة ، تختلف باختلاف الأجسام ، وتتناسب بتناسب

تشابهت القوتان بالإطلاق ؛ فإنها فى الجسم الأكبر أقوى وأكثر ؛ إذ فيها من القوة شبيه تلك وزيادة .

### الفصل الثالث والعشرون إشبارة

(١) نقول : لا يجوز أن يكون في جسم من الأَجسام ، قوةً طبيعية تحرك ذاك الجسم بلا نهاية .

وذلك لأن قوة ذلك الجسم ، أكثر وأقوى من قوة بعضه ، لو انفرد .

عالها المحتلفة ، بالكبر والصغر ؛ لأنها حالة فيها ، متجزئة بتجزئتها .

وألفاظ الكتاب واضحة .

 (١) أقول: لما فرغ من تقوير المقدمات، شرع فى المقصود، وهو ما ذكر فى صدر الفصل.

فقوله :

[ وذلك لأن قوة ذلك الجسم أكثر وأقوى من قوة بعضه ، لو انفرد ] .

إشارة إلى المقدمة الأخيرة .

وقوله :

[ وليس زيادة جسمه فى القدر ، تؤثر فى منع التحريك ، حتى تكون نسبة المتحركين والمحركين واحدة] .

إشارة إلى المقدمة الأولى ، وإلى سبب الاحتياج إليها ، وهو أن المعاوقة لوكانت فى الكبير أكثر منها فى الصغير ، مع أن القوة فى الكبير أيضاً أقوى منها فى الصغير ، لكانت نسبة المتحركين والمحركين والحركين والحدة .

لكن ليس كذلك ، لما مر في المقدمة الأولى .

وليس زيادة جسمه في القدر تؤثر في منع التحريك ، حتى تكون نسبة المتحركين والمحركين واحدة .

بل المتحركان فى حكم ما لا يختلفان ، والمحركان مختلفان . فإن حركا جسميهما من مبدأ مفروض حركات بغير نهاية ، عرض ما ذكرنا .

وقوله : [ بل المتحركان في حكم ما لا يختلفان ، والمحركان محتلفان ] .

إشارة إلى ما استبان فى المقدمة الثانية. وهوكون التفاوت ههنا بسبب الفواعل. لا بسبب القوابل.

وقوله :

[فلإن حوكا جسميهما من مبدأ مفروض حركات بغير نهاية ، عرض ما ذكرنا] .

تقرير للبرهان بالإحالة على ما مر ، وهو أنه يلزم من ذلك وقوع التفاوت فى الجانب الذى فرض غير متناه ، ويلزم منه تناهى الأقل ، كما مر .

وقوله :

[ وإن حرك الأصغر حركات متناهية ، كانت الزيادة على حركاته ، على نسبة متناهية ، فكان الجميع متناهياً ] .

تتميم لهذا البرهان .

ولمَمَا احتاج إلى ذلك ، لأن اللازم مما مر ، ليس إلا وجوب تناهى الحركات الصادرة عن الجسم الأصغر .

لكن كان ذلك فى الحجة السابقة خُلفاً ؛ لأن القوة الواحدة اقتضت من حيث هى غير متناهية ، فعلاً متناهياً .

ولم يكن ههنا خُلفاً ؛ لأن القوة ليست بواحدة .

بل إنما لزم المحال من حيث ذكره .

وهو أن تناهى حركات الأصغر يقتضى تناهى حركات الأكبر أيضاً ، لكوبهما على نسبة جسميهما المتناهيين ، على ما مر في المقدمة الثالثة . وإن حرك الأصغر حركات متناهية ، كانت الزيادة على حركاته ، على نسبة متناهية ، فكان الجميع متناهياً . ·

فهذا تقرير ما في الكتاب .

واعلم أنا ذكرنا أن الشيخ يريد بيان امتناع كون القوى الجسمانية غير متناهية التحريك. فبينة بامتناع صدور قسمى التحريك عها . أعنى الذى بالقسر ، والذى بالطبع ، من غير نهاية .

لكن لما كان البرهان الذى أقامه على امتناع كون القوى الجسمانية غير المتناهية ، بالقسر ، أعم ماخذاً ، من الموضع الذى استعمله فيه ، فهذا البرهان الذى أقامه علم. امتناع كوبها محركة بالطبع ، أخص تناولاً ، مما يجب .

وذنك ، لأنه لم يقم إلا على امتناع صدور التحريك غير المتناهى عن قوه حالة فى جسم لا معاوقة فيه ، منقسمة بانقسام ذلك الجسم على النشابه ، كالطبيعة ، والنفوس الفلكية المنطبعة فى أجسامها .

وبالحملة القوى المتشابهة الحالة في الأجسام البسيطة .

والتحريك بالطبع ، الذى يقابل التحريك بالقسر ، يكون أعم من ذلك ؛ لكونه متناولا للتحريكات الصادرة عن النفوس النبائية ، والحيوانية ، مع أن أجسامها المركبة لا تخلو عن معاوقات تقتضيها طبائع بسائطها ، على ما نبين فيا مر .

وأيضاً أكثر تلك النفوس بما لا ينقسم بانقسام محالها ، لكون تلك المحال أجساماً ٣ لية .

فإذن آهذا البرهان كان أخص مما يجب ، لكن لما كان المقصود ههنا ، بيان امتناع كون الصور الفلكية المنطبعة فى هيولاتها ، مبدأ للتحريكات غير المتناهية ، اكتفى الشيخ بهذا البرهان ، المشتمل على حصول مقصوده .

### الفصل الرابع والعشرون تذنيب

(١) فالقوة المحركة للسهاء غير متناهية ، وغير جسمانية ، فهى مفارقة عقلية \_ وفى بعض النسخ : فهى غير جسمانية ، فهى مفارقة عقلية \_ •

( 1 ) أقول : قبد بان فها مضي ، وجوب وجود حركة غبر متناهية .

وبان أنها لا تكون إلا دورية .

وبان في « النمط الثاني » أن الأجسام المتحركة بالحركة الدورية ، هي السهاوية .

فإذن ثبت أن القوة المحركة للسهاء غير متناهية ،

وثبت أيضاً بالبرهان المذكور ، فى الفصول المتقدمة ، أن القوى الجسمانية لا تصدر عنها حركات غير متناهية .

فأنتجت المقدمتان : أن القوة المحركة للسهاء ، ليست بحسمانية . وما ليس بحسمانى ، يكون مفارقاً .

فإذن هي مفارقة .

والمفارقة : إما عقل . أو نفس .

والنفس المفارقة إذا حاولت تحريك جسمها ، فإنما تحاوله بخروج ما فيها بالقوة ، من الكمال إنى الفعل ، وإلا فلا احتياج لها إلى التحريك .

فإذن : هي مفتقرة في التحريك ، إلى شيء تكون كمالاته موجودة بالفعل ، لتخرج تلك الكمالات النصانية من القوة إلى الفعل .

وذلك الشيء هو عقل .

ولا محالة يكون ذلك الشيء ، هو السبب الأول لتحريك السهاء :

فإذن القوة الأولى التي يصدر عنها تحريك السهاء ، مفارقة عقلية .

### الفصل الخامس والعشرون وهم وتنبيه

(١) ولعلك تقول: قد جعلت السهاء تتحر عن مفارق. وقد كنت من قبل منعت أن يكون المباشر للتحريك أمرًا عقليًّا صرفا ، بل هو قوة جسهانية.

فجوابك أن الذي ثبت هو محرك أول.

ويجوز أن يكون الملاصق للتحريك قوة جسمانية .

(١) أقول : قد تبين في الفصل العاشر من هذا النمط أن محرك السهاء ، لا يجوز أن يكون عقلا ، بل هو قوة نفسانية جسمية

وهمهنا قد حكم بأنه مفارق عقلي .

وذلك يوهم مناقضة .

فنبه على أن ذلك غير متناقض ، لأن الحكم بأذ المباشر للتحريك لا يجوز أن يكون عقلا ، لا ينافى كون العقل ، مبدأ من وجه آخر .

واعلم أَنْ تِحْرِيكُ النَّفْسِ تَحْرِيكُ فَاعِيلِيٌّ ، وَتَحْرِيكُ العَقَلِ تَحْرِيكَ عَالَى .

والغاية ، وإن كانت من حيث هي علة لعلية الفاعل مبدأ، بعيداً ؛ فهي من حيث انتساب الفعل إليها باعتبار غير اعتبار انتسابه إلى سائر العلل ، مبدأ قريب .

وبه ينحل ما أشكل على الفاضل الشارح:

وهو أن المحرك القريب إن كان جسمانيًّا:

فهو نفس . وإلا فهو عقل :

ولا وجه لكونهما معاً سببين .

### الفصل السادس والعشرون وهم وتنبيه

(١) ولعدك تقول : إن جاز ذلك فيكون متناهى التحريك ، لا دائم التحريك ، فيكون لغير هذه الحركة .

فاسمع ، واعلم ، أنه يجوز أن يكون محرك غير متناهى التحريك، يحرك شيئاً آخر ، ثم يصدر من ذلك الآخر ،حركات غير متناهية ، لا على أنها تصدر عنه لو انفرد ، بل على أنه لايزال ينفعل عن ذلك المبدأ الأول ، ويفعل

أنه إذا جاز أن يكون المباشر لتحريك السهاء قوة جسمانية ، فتكون تلك القوة متناهية. التحريك ، لا دائمة التحريك ، فتكون محركة لغير الحركة السهاوية الدائمة .

هذا خلف .

ونبه : على الجواب بأنه :

بحوز أن يكون محرك ، غير متحرك ، عقلى ، غير متناهى التحريك ، يحرك قوة حالة في جسم : أي يتجدد منه في تلك القوة أمور متصلة غير قارة .

م يصدر عن تلك القوة حركات غير متناهية فى ذلك الجسم لا على أنها تصدر عن تلك القوة لو انفرك العقلى ، وتفعل بحسب انفعالاتها تلك .
انفعالاتها تلك .

ثم زاد في البيان بالفرق : بين الانفعالات غير المتناهية .

وبين التأثيرات غير المتناهية ، على سبيل الوساطة .

وبين تلك التأثيرات على سبيل المبدثية .

وذكر أن الممتنع على القوى الجمهانية هو الثالث فقط .

<sup>(</sup>١) أقول . معنى السؤال :

واعلم أن قبول الانفعالات غير المتناهية ، غير التـأثير غير المتناهى .

والتـأثـير غير المتناهى ، على سبيل الوساطة ، غير تـأثـيره على سبيلالمبدئـية .

وإنما بمتنع في الأجسام أحد هذه الثلاثة فقط. .

واعترض الفاضل الشارح : بأن :

[الأمور الحادثة فى النفس الجسمية ، لا يجوز أن تصدر عن العقل ، فإن الثابت لا يكون علة للمتغير .

وإن جاز فليجز صدور الحركات عنه من غير احتياج إلى النفس .

وحيننذ لا يمكن القطع في شيء من القوة الحسمية ، بأنها لا تقوى على أفعال غير متناهية ؛ لاحمال انفعالها عن العقل دائماً ؟ .

والحواب : أن المتغير إنما يصدر عن الثابت بسبب وجود الحركة الدائمة ، والحركة لا توجد إلا عند تجدد أحوال في محركها ، منسه نه إلى :

إرادة .

أو ميل طبيعي .

أو قسرى .

تكون كل حركة علة لتجدد حال .

وكل حال علة لتجدد حركة .

فتتصل التجددات في المحرك .

والحركات في المحرك .

فإذن لا بد من محرك تتجدد أحواله ، وليس هو بعقل .

ولما امتنع فى الفلك انتساب تلك الأحوال إلى : طبيعة .

أو قسم .

ئت انتسابها إلى نفس .

### الفصل السابع والعشرون إشارة

(۱) فالمبدأ المفارق العقلى لا يزال تفيض منه تحريكات نفسانية ، للنفس الساوية ، على هيئات نفسانية شوقية تنبعث منها الحركات الساوية على النحو المذكور من الانبعاث .

ولأن تـأثير المفارق متصل ، فما يتبع ذلك التـأثير متصل على أن المحرك الأول هو المفارق.

ولا مكن غير هذا ..

الفصل الثامن والعشرون استشهاد

(١) صاحب المشائين قد شهد:

بأن محرك كل كرة ، يحرك تحريكاً غير متناه .

وأما احمال كون القوى الجسمانية قوية على غير المتناهى ، بحسب انفعالاتها عن العقل ، فليس بالزام على الشيخ ، لأنه عين ما صرح به ، لكنه لا يتصور فيا لا تستمر انفعالاته وأفعاله .

(١) أقول: فيه بيان لكيفية صدور الأحوال المتجددة في النفس الفلكية؛ عن
 العقل، وصدور الحركات بحسبها عن النفس.

وهو غني عن الشرح.

(1) أقول : قد مر في بيان كمرة العقول أن قوماً من المشاثين ظنوا .
 أن المتشبه به في جميع السهاويات واحد :

وأنه غير متناهي القوة .

وأنه لا يكون بقوة جسمانية .

فغفل عنه كثير من أصحابه ، حتى ظنوا: أن المحركات بعد الأُول قد تتحرك بالعرض لأَنها في أجسام .

والعجب أنهم جعلوا لها تصورات عقلية ، ولم يحضرهم أن التصور العقلي غير ممكن :

## لجسم .

وأن المعلم الأول قد حكم في موضع بوحدته .

وفى موضع آخر بكثرته .

وذكرنا وجه كل واحد من قوليه .

فذلك القوم زعموا : أن المحركات السهاوية هي نفوسها المنطبعة في أجسامها .

ولزمهم القول بتحركها بالعرض ، لأن الحال في المتحرك بالذات ، يتحرك بالعرض .

والمحرك المتحرك بحتاج من حيث يتحرك ، إلى محرك آخر ، ولا يتسلسل ، بل يجب أن ينهى إلى محرك غير متحرك ، من حيث هو محرك .

قالوا : فذلك المحرك الذى لا يتحرك ، من حيث هو محرك ، هو العلة الأولى ، أو العقل الأولى .

وسائر ما عدا ذلك الواحد من المحركين ، متحرك :

إما بالذات .

وإما بالعرض.

وذلك غير واجب ؛ لأنه يجوز :

أن يكون المحرك غير متحرك من جهة ما هو محرك .

ويكون متحركاً من جهة أخرى ، مثلا من جهة كونه حالا في مادة .

ولا لقوة جسم .

فهو غير ممكن :

لما يتحرك بذاته .

أو يتحرك بالعرض : أي بسبب متحرك بذاته .

وأنت إن حققت لم تستجز أن تقول: إن النفس الناطقة التي لنا ، متحركة بالعرض ، إلا بالمجاز ؛ وذلك لأن الحركة بالعرض ،

وهذا هو الذي حملهم على الاكتفاء بالصور المنطبعة في مواد الأفلاك دون النفوس المفاوقة والعقول.

فرد الشيخ عليهم في هذا الفصل بشيئين :

أحدهما : قول المعلم الأول ؛ فإنهم يدعون ملازمة مذهبه ، وذلك أنه صرح : بأن عوك كل كرة ، يحركها تحريكا غير متناه .

وبأن التحريك غير المتناهى لا يكون بقوة جسمانية .

وهذان القولان ينتجان :

أن كل محرك كرة ، جوهر مفارق .

لكن القوم المذكورين قد غفلوا عن جميع القواين ، وإنتاجهما .

والثاني : اعترافهم بأن للنفوس السهاوية تصورات عقلية ، هي مبادئ تشوقاتها .

وتقرير ذلك :

أن التصور العقلي لا يمكن أن يكون :

لجسم .

أو قوة جسم .

لما مر في النمط الثالث .

وكل متحرك :

بالذات.

هى أن يكون الشيء صار له وضع وموضع بسبب ما هو فيه ، ثم يزول ذلك بسبب زواله عما هو فيه ، الذى هو منطبع فيه «

أو بالعرض .

فهو جسم ، أو قوة جسم .

فإدن التصور العقلي لا يمكن أن يكون لما يتحرك .

بالذات .

أو بالعرض.

لكن للمحركات السهاوية ، تصورات عقلية بزعمهم .

فإذن هي عقول مفارقة غير متحركة :

بالذات .

ولا بالعرض .

ثم إن الشيخ أزال وهم من يظن أن النفوس الناطقة متحركة بالعرض ، ويشبه النفوس الفلكية بها ، يبيان معنى الحركة بالعرض ، وني ذلك المعنى عن النفوس الناطقه .

وجميع ذلك ظاهر .

واعلم أن المحصلين من المشائين لا يذهبون إلى ما ذهب إليه القوم المذكورون ، وإنما يذهب إليه قوم منهم ، لا مزيد تحصيل لهم .

يدل على ذلك قول الشيخ؛ فى كتابه الموسوم بـ « المبدأ والمعاد » . فإنه قال بهذه العبارة :

[ والفيلسوف يضع عدد الكرات المتحركة ، على ما كان ظهر في زمانه ، ويتبع عددها عدد المبادئ المفارقة ع .

والإسكندر يصرح ويقول ، في رسالته التي في المبادئ :

[ إن محرك جملة السهاء واحد ، لا يجوز أن يكون عدداً كثيراً ، وإن لكل كرة محركاً ، ومعشوقاً ، يخصانها <sub>]</sub> .

وثامسطيوس يصرح ويقول ما هذا معناه :

[ إن الأشبه والأحق ، وجود مبدأ حركة خاصة لكل فلك ، على أن فيه وجود مبدأ حركة خاصة له ، على أنه معشوق مفارق <sub>]</sub> .

## الفصل الناسع والعشرون إشارة

(١) الأول ليس فيه حيثيتان لوحدانيته .

فيلزم \_ كما علمت \_ أن لا يكون مبدأ إلا لواحد بسيط. ، اللهم إلا بالتوسط. .

وكل جسم ــ كما علمت ــ مركب من هيولي وصورة .

(١) أقول : يريد بيان أن المعلول الأول لا يمكن أن يكون جسماً ، بل دوعقل مجرد .

قال الفاضل الشارح:

[ هذا الفصل يشتمل مع الذي يليه على بيان الطريقة الثالثة لإثبات العقول ] وتقرير : ما في هذا الفصل :

أن المبدأ الأول ليس فيه كثرة لوحدانيته ، كما بين في النمط الرابع -

فيلزم - كما علمت في الخط الخامس - أن لا يكون مبدأ إلا لواحد بسيط، إلا مالتوسط.

وكل جسم \_ كما علمت فى النمط الأول \_ مركب من هيولى وصورة :

فيتضح لك أن المبدأ الأول لوجود الجسم.

يكون مؤلفاً من شيئين

أو يكون وجود الجسم عن مبدإ فيه حيثيتان ، ليصح أن تصدر عنه الهيول والصورة معاً ، لأنك علمت في الفط الأول أيضاً – أنه ليس ولا واحد مهما علمة ، ولا واسطة علمة ، للأخرى ؛ بل بحتاجان معاً إلى علمة توجد كل واحدة مهما ، فإن إيجاد المركب مسبق بإيجاد أجزائه .

أو توجدهما معاً .

ولا يجوز أن تكون علمهما القريبة ، شيئاً غير منقسم .

فيتضح لك أن المبدأ الأقرب لوجوده : عن اثنين .

أو عن مبدأ فيه حيثيتان ، ليصح أن يكون عنه اثنان معاً .

لأَنك علمت أنه ليس ولا واحدة ، من الهيولى والصورة ، علم للأخرى بالإطلاق ، ولا واسطة بالإطلاق .

بل تحتاجان إلى ما هو علة لكل واحدة منهما ، أولهما معاً .

ولا يكونان معاً عن ما لا ينقسم ، بغير توسط. :

فالمعلول الأول عقل غير جسم .

وأنت ، قد صح لك وجود عدة عقول متباينة .

ولا شك أن هذا المبدَع الأول في سلسلتها ، أو في حيزها العقلي.

فإذن المعلول الأول جوهر، بسيط، ليس بجسم، ولا جزء جسم، ولا بنفس يتعلق بجسم، بل هو عقل محض.

وأنت ، قد صح لك فى هذا النمط ، وجود عدة عقول متباينة الذوات، هى مبادئ تحريكات الأفلاك .

ولا شك أن هذا المبدّع الأول فى سلسلتها ، أى هو أيضاً عمرك لفلك هو أول الأفلاك . أو فى حيزها العقلى ، إن لم يكن محركاً لفلك، أى يكون مشاركاً لها فى التجرد ، والبراءة عن القوة .

## الفصل الثلاثون

#### تنبيه

(١) قد يمكنك أن تعلم أنالأجسام الكرية العالية ،أفلاكها وكواكبها كثيرة العدد.

(١) أقول : هذا الفصل مشتمل على أربعة مطالب، أكثرها مما مربيانه ،ولذلك وسمه بالتنبيه ، وإنما جمعها ههنا تنبيهاً وتذكيراً على كثرة العقول .

فالأول : هو معرفة كثرة الأجرام العالية .

والثانى : معرفة كثرة محركاتها ، أعني تفوسها .

والثالث : معرفة كثرة متشوقاتها . أعنى عقولها .

والرابع : معرفة اختلافاتها الذاتية ، بعد اشتراكها في بعض الأمور .

وفي آخر الفصل ترغيب على تعرف عللها الفاعلية . ووعد ببيان ذلك .

أما المطلوب الأول : فالنظر فيه من العلوم الرياضية : والملك قال فيه :

[يمكنك أن تعلم].

ولم يشتغل ببيانه ، وإن أورد حاصل أنظار أهل تلك العلوم فيه إجمالا . فأقول : الأجرام العالمية ، تنقسم :

إلى كواكب .

و إلى أفلاك .

أما الكواكب فتنقسم:

إلى سيارات .

وإلى ثوابت .

والسيارات سبعة .

والثوابت أكثر من أن تحصى .

وقد رصد منها ألف ، ونيف ، وعشرون كوكباً .

والطريق:

إلى معرفة وجود الكواكب هو العيان لا غير .

وإلى معرفة سيرها وإثباتها هو الرصد .

وأما الأفلاك فكثيرة ، والطريق إلى إثباتها الاستدلال بحركات الكواكب الموجودة بالرصد ، بعد تمهيد الأصول الحكيمة ، وهي :

إسناد كل حركة إلى جسم يتحرك بها بالذات، ويتحرك ما يحتوى عليه، بالعرض. ووجوب الاتصال في الحركات الفلكية المستديرة البسطة .

ووجوب التشابه فيها .

وامتناع الحرق والالتنام على أجرامها .

وقد اختلف أهل العلم في عدهما اختلافاً لا يرجى زوائه ، بعد أن قسموها :

إلى ، كِلية يظهر مها حركة واحدة :

إما بسطة .

وإما مركبة .

وإلى جزئية ، تنفصل الكلية إلها .

فالقدماء أثبتوا ثمانية أفلاك كلية ، يحيط بعضها بعض، بحيث يماس مقعر العالى ، محدب السافل.

ويكون مراكز ُ الجميع مركز َ الأرض .

واحد منها وهو المحيط بالكل ، فلك الثوابت، فإنه ثما لا بد منه ، وإن كان كون الثوابت على أفلاك كثيرة ، ممكناً .

وهذا الفلك هو أيضاً فلك البروج.

وسبعة للسيارات السبعة ، على النضد المشهور ، وإنكان فيه أيضاً خلاف .

والمتأخرون زادوا فلكاً آخ ، غبر مكوكب ، يحرك الكل بالحركة اليومية ، وجعلوه محبطأ بالكل

ثم إن الفريقين جعلوا الفلك الكلي، لكل كوكب منفصلاً إلى أجسام كثيرة

. . . . . . . . . . . . . . . . . .

يقتضيها اختلاف حركات ذلك الكوكب ، طولاً وعرضاً واستقامة ، ورجعة ، وسرعة ، وبطئاً ، وبعداً ، ووربعة ، وسرعة ،

فن غير المحصلين مهم من جعل لتلك الأجسام أشكالاً غير الكرة ، كالقائلين بالمنشورات ، والحلق ، والدفوف ، وأمثالها. وجعلوها منضودة ، فى جو مشتمل عليها ، هو ثمن فلكه الكلى .

ومنهم من جعلها في حركاتها أيضاً مختلفة ،كالقائلين باسترخاء أوتارها ، عند الرجوع ، وما يقابله عند الاستقامة .

وكالقائلين بإقبال الفلك ، وإدباره . من غير استناد ذلك إلىحركة بسيطة متشابهة . هذا كله مع اختلافهم في أعدادها .

وأما المحصلون الذين يلتزمون القوانين الحكمية، فقداختلفوا أيضاً في أعدادها، بعد اتفاقهم على وجوب استدارتها شكلاً، وحركة .

والمعلم الأول ذكر أن عدد الحميع يقرب من خمسين فما فوقه .

رالمتأخرون المقتفون لأرصاد بطليموس الفاضل، أثبتوا لكل كوكب فلكاً ممثلاً بفلك البروج، مركزه مركز العالم، يماس بمحدبه مقعر ما فوقه، و بمقعره محدب ما تحته، وهو فلكه الكلى المشتمل على سائر أفلاكه، إلا القمر، فإن ممثله المسمى بفلك جو زهر، يميط بفلك آخر له، يسمى الماثل، وهو الذي يشتمل على سائر أفلاكه.

وفلكاً خارج المركز عن مركز الأرض ينفصل عن المثل ، أو المائل ، يماس عدباهما ، ومقعراهما على نقطتين ، يسمى الأبعد عن الأرض ، أوجاً ، والأقوب مها حضيضاً .

وفلكاً آخر يسمى بالتدوير غير عميط بالأرض ، وهو فى نحن خارج المركز ، يماس عديه سطحيه ، على نقطتين ، تسمى أبعدهما عن الأرض ذروة ، وأقربهما حضيضاً ، ما خلا الشمس فإنها تكتبى بأحد الفلكين ، أعنى خارج المركز ، أو التدوير ، من غير رجحان لأحدهما على الآخر ، بالقياس إلى حركاتها .

إلا أن بطليموس رأى إثبات الخارج لها ، أولى ، لكونه أبسط .

والكواكب الستة مركوزة في تدويرها ، بحيث تماس سطوحها سطوح التداوير على نقطة . والشمس مركوزة في خارج المركز .

وزادوا العطارد فلكاً آخر خارج المركز أيضاً ، فله فلكان خارج، المركز ، يستمل الممثل على أحدهما ، اشبال سائر الممثلات على أمثاله ، وهو المسمى بالمدبر .

ويشتمل المدبر على الثانى اشمال الممثل عليه ، وهو المسمى بالحامل لفلك التدوير ؛ إذ هو المشتمل عليه ، فتكون جميع أفلاك الكواكب السبعة على هذا التقدير اثنين وعشرين ، ومع الفلكين العظيمين أربعة وعشرين .

عشرة منها موافقة المركز ، لمركز الأرض .

وثمانية خارجة المراكز عنه .

وستة أفلاك تداوير .

ينحرك الفلك الأعلى بالحركة الأولى اليومية السريعة .

ويتحرك ما دونه بحركته .

ويتحرك فلك النوابت بالحركة الثانية البطيئة .

ويتحرك ما دونه بها .

ولكيل فلك من الباقية حركة خاصة . إلاّ الممثلاث الستة التي فوق القمر ؛ فإمّا لا تتحرك غير الحركتين المذكورتين .

فتنتظم الرجعة والاستقامة ، والسرعة والبطء، والقرب والبعد : بحركات الأفلاك الحارجة المراكز ، والتداوير .

وتتركب حركات الكواكب المختلفة الطولبة من هذه الحركات على التفصيل المذكور فى كتب الهيأة .

وبقيت الحركات العرضية الموجودة لتداوير الخمسة المتحيرة ، وبعض اختلافات الحمسة والقمر ، والحركة المقتضية لتناقض البعد ، بين قطبى الفلكين العظيمين ـــ على ما يظن ، إن ثبت وجود ذلك التناقض ــ حقيقة محتاجة إلى إثبات أجرام تتحرك بها .

وقد أشار الشيخ وغيره من الحكماء والمهندسين إلى عدد من الأفلاك ينبغي أن تنسب

(٢) ويلزمك على أصواك أن تعلم أن لكل جسم منها:

كان فلكاً محيطاً بالأرض .

موافق المركز .

أو خارج المركز .

مضافاً إلى مما سبق ، لأجلُّ هذه الحركات: إلاَّ أن الآراء لم تتفق بعد على ذلك، اتفاقها على ما سبق ذكره .

فهذا هو القول المجمل في عدد الأفلاك .

(٢) أقول : وهذا هو المطلوب الثانى :

وهو معرفة كثرة النفوس المحركة لهذه الأفلاك .

وهو بحث حكمي والملك قال: [ ويلزمك على أيصولك ] .

واعلم أنهم احتلفوا أيضاً في محركات الأفلاك الحرثية والكواكب السبعة .

فذهب فريق إلى أن كل كوكب مها ينزل مع أفلاكه منزلة حيوان واحد . ذى نفس واحدة ، تتعلق بالكواكب أول تعلقها وبأفلاكها بواسطة الكواكب بعد ذلك . كما تتعلق نفس الحيوان ، بقلبه أولاً .

و بأعضائه الباقية بعد ذلك بتوسطه .

قالقوة المحركة منبعثة عن الكوكب الذى هوكالقلب فى أفلاكه التى هى كالجوارح والأعضاء الباقية ، بعد ذلك .

وعلى هذا التقدير تكون النفوس الفاكية تسعآ:

اثنتان للفلكين العظيمين .

وسبع للسيارات وأ فلاكها .

وذهب الباقون إلى أن كل فلك من الأفلاك المذكورة ذو نفس محركة إياه، وكذلك كل كوكب .

وقد أثبتوا للكواكب أيضاً حركات وضعية على أنفسها، كما أثبتوا لأفلاكها ؛ فإن

أو فلكاً غبر محيط. مثل التدويرات. أو كوكباً .

حكمها فى وجوب إخراج الأوضاع الممكنة من القوة إلى الفعل واحد .

وهذا شيء غير محسوس ، فيها فوق القمر .

أما القمر فإن لم يكن محوه :

خيالا يتراءى فيه بالانعكاس ، كما ترى من الهلالات، وقوس قزح .

أو أحساماً موجودة ، واقعة بحذائه .

بل كان شيئاً موجوداً فيه ، ثابتاً في جميع الأوقات ،على حالة واحدة، لم يكن له حركة استدارة .

لكن الحكم القطعى فيه مشكل، وإلاظهر أنه لا يكون شيئاً موجوداً فيه ، لوجوب بساطته ، وامتناع تغيره عن وضعه الطبيعى .

فعدد النفوس المحركة على هذا الرأى ، عدد الأفلاك والكواكب جميعاً .

والشيخ : حكم بذلك في الكتاب بقوله :

[إن لكل جسم منها : فلكاً كان ، أو كوكباً، شيئاً هو مبدأ حركة مستديرة على نفسه ، لا يتميز الفلك في ذلك عن الكركب ] .

ويؤكده ما ذكرناه قبل، من وجوب كون الأفلاك الحارجة المراكز، والتداوير، والكواكب مختصة في الإبداع بصور كمالية زائدة على صور الممثلاث.

ثم إن الشيخ نبى الوهم المذهوب إليه عند الدوام ، وهو أن الكواكب تتحرك فى الأفلاك ، تحرك الحركات ، المقتضى لتكثر المحركات ، مبنى عليه ، وإنما نفاه بشيئين :

أحدهما : البرهان الكلي المتقدم :

وهو امتناع الخرق والالتئام على الأجسام ذوات الحركات المستديرة بالطبع .

وإليه أشار بقوله :

[ وإن الكواكب تنتقل حول الأرض. . . . الله قوله : لا بأن تنخرق لها أجرام الأفلاك ]

# شيئاً هو مبدأ حركة مستديرة على نفسه ، لا يتميز الفلك في ذلك عن الكواكب .

والثاني : برهان حدسي .

وهو أن الرصيد والاعتبار ، يدلان: على موافاة مركز تدوير القمر ، أوْجَه ، في كل دورة مرتبن .

وهما عندكونه في الاجتماع والاستقبال .

وحضيضه أيضاً مرتين :

هما عندكونه في تربيعي الشمس.

وكذلك على موافاة مركز تدوير عطارد أوجه فى كل دورة مرتين :

إحداهما : عند كونه في تاريخنا هذا في أول العقرب ، بالتقريب .

والثانى : عندكونه فى أول الثور .

إلا أن أوجه العقر بي يكون أبعد عن الأرض ، من أوجه الثوري .

بخلاف القمر؛ فإن أوجيه متساويان، وموافاته حضيضه أيضاً مرتين على التساوى، وهما عندكونه في أول برجى السرطان والحوت.

فإذن لو نم يكن للفلك الحامل للتدوير حركة . بل كان التدوير هو الذييقطع الحامل بحركته وحده ، لم يعرض ذلك كذلك .

والرجه فى القمر هو أن حامل التدوير، يتحرك إلى توالى البروج كل يوم أربعة وعشرين جزءاً ، وكسر جزء ، من ثلثماثة وستين جزءاً من المحيط، ويحمل التدوير معه . والمائل يتحرك محركته ، وحركة الممثل جميعاً ، إلى خلاف التوالى ، أحد عشر جزءاً ، وكسراً ، ويحمل الحامل معه ، فيذهب أقلهما بمثل أكبرهما قصاصاً ، لاختلاف الجهتين . وتبقى حركة مركز التدوير عن موضعه الأول ، ثلاثة عشر جزءاً ، وكسراً .

والتقدير الإلهى قد اقتضى أن يكون مركز التدوير عند موافاة الشمس فى أوج الحامل ، فإذا تحرك الفلكان فى موضع الموافاة حركتيهما المذكورتين ، صار الأوج بما يلى أحد جانبى الشمس على بعد أحد عشر جزءاً ، وكسر ، من ذلك الموضع ؛ ومركز التدوير بما يلى الجانب الآخر ، على بعد ثلاثة عشر جزءاً منه ، وتحركت الشمس بحركتها الحاصة

وأن الكواكب، تنتقل حول الأرض بسبب الأفلاك التي هي مركوزة فيها ، لا بأن تنخرق الها أجرام الأفلاك .

بها ، قريباً من جزء ، إلى الجهة التي تلي المركز منه أيضاً ، وكانت الشمس متوسطة بين الأوج . ومركز التدوير على بعدين متساويين ، كل واحد مهما اثني عشر جزءاً ، وكسراً ، ومجموعهما هو بعد مركز التدوير من الأوج ، ولكون ذلك البعد ضعف بعد المركز عن الشمس ، سمى بالبعد المضاعف، وسميت حركة الحامل بذلك القدر بالخركة المضاعفة .

وهكذا يومَّا بعد يوم، حتى إذا صار بُعد المركز عن الشمس ربع دور، وبُعد الأوج عنها من الحانب الآخر، أيضاً ربعاً ، وكان بين الأوج والمركز، نصف دور، وافى المكرّ مقابلة الأوج . أعنى الحضيض .

وإذا صار بُعد المركز عن الشمس نصف دور ، استقبله الأوج من الجانب الآخر، وافاه في استقبال الشمس.

وكذلك في التربيع الآخر .

فإذن المركز يوافى الأوج في :

الاجتماع ، والاستقبال ، والحضيض .

في التربيعين .

وأما عطارد ، فلما كان له فلكان ، خارجا المركز ، أعنى المدبر والحامل .

وأوج المدبر يتحرك بحركة الممثل البطيئة المنتهية في زماننا إلى أول العقوب . وكان المدبر متحركاً بالحامل على خلاف التوالى ، قدر مسير الشمس .

والحامل متحركاً بالتدوير على التوالى ، ضعف ذلك .

وكان التقدير الإلهي ، مقتضياً أن يكون مركز الندوير في الأوجين معاً .

وجب إذا تحرك الفلكان عن ذلك الموضع؛ أن يصير بعد المركز .

عن أوج الحامل ، ضعف مسبر الشمس .

وعن أوج المدبر ، بعد ذهاب أقل الحركتين ، بمثله من الأكبر قصاصاً مثل مسيرها ، والبعد بين الأوجين مثله .

فيكون أوج المدبر متوسطاً بين أوج الحامل ، ومركز التدوير ، حتى إذا صار بُعد

ويزيدك في ذلك بصيرة أنك إذا تأملت حال القمر في حركته المضاعفة ، وأوْجَيْه ، وحال عطارد ، وأوجيه ، وأنه لو كان هناك

المركز عن أوج المدبر ، نصنف دورة ، استقبله أوج الحامل من الجانب الآخر فوافاه المركز عند حضيض المدبر .

ولاجل ذلك كان المركز فى هذا الأوج ، أقرب إلى الأرض مما كان فى الأوجين معاً . ويكون أقرب ما يكون المركز من الأرض ، فى موضعين متساويكى البعد عن الأوجين المتقابلين ، ويكونان لا محالة إلى الأوج الأدنى أقرب منهما إلى الأوج الأبعد . وهما أول السرطان ، والحوث .

فإسهما على التثليث من الأوج الأبعد ، وعلى التسديس من الأوج الأدنى .

فهذه حال القمر وعطارد ، فى أوجيهما . أى فى وصولهما إلى أوج الحامل مرتين ، فى دورة واحدة . وذلك مما يقتضى الحدس بكون الحركات مستندة إلى الأفلاك . لا إلى الكواك أنفسيا .

فإذن لا يقع خرق في أجرام الأفلاك.

وأنكر الفاضل الشارح :

جواز كون الحسم الواحد متحركاً بحركتين مختلفتين .

#### قال :

[ لأن الانتقال إلى جهة ، يلزم منه الحصول فى تلك الحهة .

فلو انتقل إلى جهتين ، لزم حصوله دفعة ، في جهتين :

سواء كان الانتقال:

بالذات.

أو بالعرض.

أو بهما].

#### ثم قال :

[ لا يقال : إنا نرى الرحمى تتحرك إلى جهة ، والنملة عليها إلى خلافها . الاشارات والتنجمات انخراق يوجبه جريان الكواكب ، أو جريان فلك التدوير ، لم يعرض ذلك كذلك .

لأنا نقول : لم لا يجوز أن يكون للنملة وقفة حال حركة الرحى. وللرحى وقفة حال حركة النملة ؛

وهذا وإذكان مستبعداً ؛ لكن الاستبعاد عندهم لا يعارض البرهان ] .

والحواب : أن الحسم الواحد لا يتحرك حركتين إلى جهتين من حيث هما حركتان ، بل يتحرك حركة واحدة نتركب مهما .

فإن الحركات إذا تركبت وكانت إلى جهة واحدة ، أحدثت حركة تساوى مجموعهما .

وإن كانت فى جهتين متضادتين أحدثت حركة مساوية لفضل البعض على البعض، ، أو سكوناً ، إن لم يكن فضل .

وإن كانت فى جهات مختلفة أحدثت حركة مركبة إلى جهة تتوسط تلك الجهات على نسبها ؛ وذلك على قياس سائر الممتزجات .

فإذن الجسم الواحد لا يتحرك ، من حيث هو واحد ، إلا حركة واحدة ، إلى جها واحدة ، إلا أن الحركة الواحدة :

كما تكون متشابهة .

فقد تكون مختلفة .

وكما تكون سيطة .

فقد تكون مركبة .

وكل بسيطة متشابهة .

وكل مختلفة مركبة .

ولا ينعكسان .

والحركات المختلفة تكون بالقياس إلى محركاتها الأول بالذات ، وإلى غيرها بالعرض . ولا يكون جميعها بالقياس إلى متحرك واحد بالذات ، بل لوكان فيها ما هي بالقياس إليه بالذات ، لكانت إحداها فقط .

وإذا ظهر ذلك ، فقد ظهر أنه لا يلزم من كون الجسم متحركاً بحركتين ، حصوله دفعة

(٣) وتعلم أنها كلها في سبب الحركة الشوقية التشبيهية ،
 على قياس واحد .

وتعلم أنه ليس يجوز أن يقال ما ربما يقال : إن السافل منها معشوقه الخاص ، هو ما فوقه .

وهو معرفة كثرة العقول ؛ فإن اختلاف الحركات يقتضى اختلاف مباديها المتشوقة ، كما مر .

وإنما يثبت ذلك بعد إبطال القول بأن الغلك السافل إنما يتحرك شوقاً إلى الفلك العالى. كما مر .

والقائلون به ، يجعلون أول الأفلاك ، فلكا ساكناً ، متشوقاً غير مشتاق ينقطع به الاشتياق .

وهذا الرأى ١٤ ،ال إليه أبو البركات البغدادى . وأسنده إلى بقراط من القدماء . وإنما عبر الشيخ عنه بقوله : [ ما ربما يقال ] .

إشارة إلى أنه مذهب لقوم .

ولما تقدم إبطال هذا الرأى فى الفصل الثانى عشر من هذا الفط، لم يتعرض ههنا لذلك. وإذا ثبت أنها إنما تتحرك شوقاً إلى متشوقاتها المجردة . لا إلى الأجسام المحيطة بها ، فعلى القائلين بنفوس تسعة ، تكون العقول المتشوقة أيضاً تسعة ، عاشرها العقل المخصوص بالإفاضة على عالم الكون والفساد الذى يسمونه بالعقل الفعال .

وعلى المذهب الذى ذهب الشيخ إليه يكون عددها . عدد الأفلاك والكواكب ، بزيادة واحدة .

واعلم أن العدد المثبت بالبدليل ، دو ما يقطع بأن العقول ايست أقل منه . وأما كنها أكثر منه ، فن المحتمل؛ إذ لم يدل على امتناعها دليل .

في جهتين ، ولم يحوج ذلك إلى ارتكاب شيء مستبعد . فضلا عن محال .

<sup>(</sup>٣) أفول : وهذا هو المطلوب الثالث :

(٤) وتعلم أنها لم تختلف أوضاعها وحركاتها ، ومواضعها ، بالطبع ، إلا بدأنها ليست من طبيعة واحدة ، بل هي طبائع شتى ، وإنْ جمعها كونها بحسب القياس إلى الطبائع العنصرية ، طبيعة واحدة .

(٥) فيبقى لك أنتنظر هل يجوز أن يكون بعضها سبباً قريباً للبعض فى الوجود ، أم أسبابها تلك الجواهر المفارقة ؟ ومن ههنا تتوقع منا بيان ذاك ه

<sup>(</sup>٤) أقول ودلدا هو المطلوب الرابع :

وهو معرفة اختلاف الأجرام العالية بطبائعها .

والشيخ استدل على ذلك باختلاف الأوضاع ، والأبون والحركات ، الني هي مقتضيات الطبائع ، كما تقدم بيانه .

فإذن هي محتلفة بالأنواع ، وكل نوع منها لا يرجد إلا في شخص واحد .

وبجمعها معنى مشترك يقتضى اشتراكها فى استدارة الأشكال والحركات ، وامتناع زوالها عن الأيون والأشكال .

وذلك المعنى طبيعة عامة هى مبدأ جنس يشتمل عليها ، وهى التى تسمى بالقياس إلى الطبائع العصرية طبيعة خامسة .

 <sup>(</sup>٥) أقول : هذا هو الحث على تعرف المبادئ الفاعلة لهذه الأجرام : أهى أجرام مثلها ؟ أم جواهر مفارقة ؟ والوعد بيران ذلك .

## الفصل الحادى والثلاثون هدامة

(١) إذا فرضنا جسمًا يصدر عنه فعل ، فإنما يصدر عنه إذا صار شخصه ذلك الشخص المعين .

فلو كان جسم فلكى ، علة لجسم فلكى يحريه ، لكان إذا اعتبرت حال المعلول مع وجود العلة ، وجدتها الإمكان .

[ هذا الفصل مع خمسة فصول بعده يشتمل على الطريقة الرابعة لإثبات العقول. وهي أنه بين امتناع كون الأجسام والحسمانيات عللاً لشيء من الأجسام. ويلزم منه أن تكون عللها المفارقات.

ولا يجوز أن يكون الأول تعالى عاة لها ؛ لامتناع صدور الجسم عنه بلا واسطة ، كما مر .

فإذن عللها مفارقات ، بعد الأول ، وهو العقول ] .

أقول : والمقصود من هذا الفصل بيان امتناع كون بعض الأجسام العالية علة للبعض . ولما كانت الأجسام العالية منقسمة :

إلى حاو .

ومحوى .

وكانت علية الحاوى - على تقدير الجواز - أقرب إلى الوهم ؛ قدم بيان امتناعها . واعلم أن البرهان قائم على امتناع :

صدور جسم عن جسم .

أوعما يحل فى جسم على الوجه العام .

على ما سيأتى :

<sup>(</sup>١) أقول : قال الفاضل الشارح :

وأما الوجود والوجوب ، فبعد وجود العلة ووجومها .

ولكن وجود المحوى ، وعدم الخلاء فى الحاوى ، هما معاً ، فإذا اعتبرنا تشخص الحاوى ، العلة ، كان معه للمحوى إمكان ؛ لأن تشخص العلة متقدم فى الوجود والوجوب ، على تشخص المعلول

لكن لما كان لبيان امتناع كون كل جسم حاو ، علة لهويه ، طريق خاص ، وهو استلزامه لثبوت الحلاء؛ قدم ذكر هذا الوجه ، ووسمه بالهداية ؛ فإن سلوك الطرق الخاصة أحوج إلى الهداية ، من سلوك الشوارع العامة .

وهذه الطريقة مبنية على ثلاث مقدمات .

إحداها : أن الجسم لا يمكن أن يكون علة موجدة لشيء إلاّ بعد صيرورته شخصاً معيناً ؛ فإن الطبائع النوعية ، ما لم تكن أشخاصاً معينة ، لم توجد في الحارج .

والثانية : أن العلة لما كانت متقدمة بالذات ، على معلولها ؛ كان وجود المعلول ووجوبه . متأخرين عن وجود العلة .

فإن اعتبر المعلول مع وجود العلة : كان حاله حينئذ الإمكان ؛ لأنه لم يجب بعد . وكل ما لم يجب ، وكان من شأنه أن يجب ، فهو ممكن .

والنالثة : أن الشيئين اللذين يكونان معاً ، لامعية المصاحبة الانفاقية. بل معية بحيث لا يمكن أن ينفك أحدهما عن الآخر ؛ فإنهما لا يتخالفان فى الوجوب والإمكان ؛ لأن تخالفهما فى ذلك يقتضى إمكان انفكاكهما .

> وتقرير الحجة : بعد تقرير هذه المقدمات ، أن يقال : لوكان الحاوي علة للمحوى اسبقه متشخصاً ، لما بيَّناه في المقدمة الأولى .

وحینئذ کان وجود المحوی ، إذا اعتبر مع وجود الحاوی المتشخص ، موصوفاً بالإ.کمان لما بیّناه فی المقدمة الثانیة .

ولكن عدم الحلاء فى داخل الحاوى أمر يقارن اعتباره اعتبار وجود المحوى ، بحيث لا يمكن انفكاكه عنه .

#### فلا يخلو:

إِما أن يكون عدم الخلاء واجباً مع وجوبه .

فإذن يلزم أن يكون هو أيضاً ، مع وجود الحاوى المتشخص. ممكناً ، لما بيَّـناه في المقدمة الثالثة .

لكنه فى جميع الأحوال واجب ، وإلاّ لكان الحلاء ممكناً . لكنه ممتنع لذاته .

هذا خلف .

فإذن الحاوى ليس بعلة للمحوى .

واعلم : أن قولنا : [ الخلاء ممتنع لذاته ] .

ليس معناه : أن للخلاء ذاتاً ، هي المقتضية لامتناع وجوده .

بل معناه : أن تصوره هو المقتضى لامتناع وجوده .

والمقارن للمحوى هو نني ما يتصور فيه .

فإن المحوى من حيث هو ملاء ، لا يتصور إلاٌّ مع ذلك التلى .

وذلك النبي لا يتصور إلا" مع تصور المحوى من حيث هو ملاء .

وإذا تحقق هذا ، سقط ما يمكن أن يتشكك به ، وهو أن يقال :

[ كون عدم الخلاء واجباً لذاته ، ينافى كون ما معه -- أعنى وجود المحوى - واجباً بغيره ] .

وذلك ؛ لأن ذلك الغير الذي يفيد وجود المحوى في هذا الفرض ، هو الذي يجعل المحوى ، بحيث يمكن أن يتصور معه الحلاء ، حتى يمكم بوجوب عدمه ، بالمعلى المذكور ؛ ولذلك محكم بامتناع إفادته وجود المحوى .

والحاصل : أن المحوى يكون واجباً بغيره ؛ إذا لم يكن معلولاً للحاوى .

أما مع كونه معلولاً للحاوى ، فهو ممتنع لذاته . لا واجب بغيره .

وتعود إلى المتن وتقول :

قول الشيخ : [ إذا فرضنا جسماً . . . إلى قوله : ذلك الشخص المعين ] . إشارة إلى المقدمة الأولى .

وقوله : [ فلوكان جسم فلكي . . . إلى قوله وجَـدُ تُمَها الإمكان ] .

أو غير واجب مع وجوبه .

فإن كان واجباً مع وجوبه ، كان الملاءُ المحوى واجباً مع وجوبه.

متصلة ، هي أصل القياس ؛ فإن القياس استثنائي ،

وإنما أورد تاليها كَلينًا ، غير مختص بهذا الموضع ، تمهيدًا لإيراده مختصا ، وقصدًا لمزيد الإيضاح .

وهذا التالى هو المقدمة الثانية .

وقوله : [ وأما الوجود والوجوب ، فبعد وجود العلة ووجو بها ] .

بيان لذلك الحكم الكلي .

وقوله : [ ولكن وجود المحوى ، وعدم الحلاء في الحاوى هما معاً ] .

استثناء للتالى ، على سبيل الإجمال . وفيه إشارة إلى المقدمة الثالثة .

ثم إنه عاد وجعل التالى متخصصاً بهذا الموضع بقوله :

[ فإذا اعتبرنا تشخص الحاوى العلة ، كان معه للمحوى إمكان؛ ألان تشخص
 العلة متقدم فى الوجود ، والوجوب ، على تشخص المعلول ] .

ثم عاد إلى بيان استثناء التالى مفصلا فقال :

[ فلا يخلو :

إما أن يكون عدم الحلاء واجباً مع وجوبه ]

أى مع وجوب الحاوى .

[ أو غير واجب مع وجوبه .

فإن كان واجباً مع وجوبه، كان الملاء المحوى واجباً مع وجوبه أيضاً ؛

لما بيناه في المقدمة الثالثة ، لكنه يجب أن يكون ممكناً معه . • ذا خلف ] .

[ وإن كان ] عدم الحلاء [ غير واجب ] .

مع الحاوى .

[ فهو ممكن فى نفسه ، واجب بعلة ] فالحلاء غير ممتنع بذاته، بل بسبب. هذا خلف .

فإذن ليس شيء من السما ويات علة للمحوى فيه .

وقد بان أنه يكون ممكناً مع وجوبه .

وإن كان غير واجب ، فهو ممكن في نفسه ، واجب بعلة .

وذكر الفاضل الشارح [ أن قوله :

« فإذا اعتبرنا تشخص الحاوى . . . إلى قوله :

على تشخص المعلول ، .

تكرار لما قرره أولا.

والأولى حذفه ؛ لثلايتشوش نظم الحجة ، بسببه، والكلام ينتظم بحذفه، وضم ما قبله لما يعده ] .

وأقول : الاقتصار على ما قرره أولا ، غير كاف في هذا الموضع ؛ لأنه لم يقرر هناك إلا كون المعلول ممكناً مع العلة واجباً بعده .

فالاقتصار عليه لا يفيد مقارنة عدم الخلاء للمحوى المعلول؛ فإن المحوى ما لم يتحدد بالحاوى المتشخص مكانه ، لم يجب للخلاء ولا لعدمه اعتبار معه .

ثم لو قُدُر أنه أفاد ذلك، لصار البرهان حينظ مقتضياً لامتناع استناد شيءمن الأجسام إلى علة أصلا ؛ لأنه يقتضي كون الحلاء مع تلك العلة ممكنا .

فإذن الواجب أن يقيد :

العلة بكومها جسماً متشخصاً حاوياً .

والمعلول بكونه محويثًا .

ليستقيم البرهان .

فإن تأخُّر مثل هذا المعلول عن مثل هذه العلة يقتضي ثبوتاً للخلاء الممتنع بذاته . وإذا تقرر هذا فأقول :

إن رام أحد " نظم ما ورد في المنن ، فالأصوب أن يقدم قوله : 7 فإذا اعتبرنا تشخص الحاوى . . . إلى قوله : على تشخص المعلول ] .

على قوله : [ ولكن وجود المحوى . وعدم الحلاء في الحاوى . هما معاً ] .

ثم يضم هذا إلى قوله :

فالخلاء غير ممتنع بذاته ، بل بسبب .

وقد بان أنه ممتنع بذاته .

فليس شيء من السما ويات علة لما تحته ، وللمحوى فيه .

(٢) وأما أن يكون المحوى علة لما هو أشرف ، وأقوى ، وأعظم ، منه ، أعنى الحاوى ، فغيرُ مذهوب إليه بوهم ، ولاممكن.

[ فلا يخلو :

إما أن يكون عدم الحلاء واجباً . . . إلى آخره ] .

فإنه بذلك يصيرتقريرتالى المتصلة متقدماً على تقرير الاستثناء :ويسقطمنه ما يوهم التكرار .

ولا يبعد أن الأصل قد كان هكذا ، وأن هذا التقديم والتأخير إنما وقع من غفلة النساخ. والله أعلم.

وأما اعتراض الفاضل الشارح بأذ :

[ الحكم بكون ما مع المتأخر متأخراً ، كالحكم بكون ما مع المتقدم متقدماً والعقل الذي هو علة المحوى ، إنما يوجد مع الحاوى عندهم .

فتقدمه على المحوى بالذات ، يقتضي تقدم الحاوى أيضاً عليه .

ويعود المحذور ] .

فغير متوجه : لدلالة المعية في الموضعين بالاشتراك اللفظي على معنيين مختلفين فإن :

أحدهما : يدل على المصاحبة الاتفاقية بين شيئين يمكن انفكاك أحدهما عن الآخر ، و. حيث ذاناهما .

والثانى : على ملازمة ذاتية بين شيئين لا يمكن أن ينفك أحدهما من الآخر .

كما مر في النمط الأول :

 (۲) أقول : لما فرغ من بيان امتناع كون الحاوى ، علة للمحوى؛ أشار إلى القسم الثانى ؛ وهو :

كون المحوى علة للحاوى .

#### القصل الثانى والثلاثون

### وهم وتنبيه

(۱) ولعدك تقول: هب أن علة الجسم السماوى غير جسم، فلا بد لك من أن تقول: إنه يلزم من غير الجسم، حاو، ومحوى، سواء كان عن واحد، أو عن اثنين.

وذكر أن الوهم لا يذهب إلى هذا القسم ، ذهابه إلى القسم الأول؛ وذلك لأن الوهم إنما يذهب إلى ما يتصور فيه مناسبة . أو مشابهة بوجه ما للحق .

ولما كانت العلة أتم وجوداً من المعلول ، لاستغنائها عنه ، وافتقاره إليها .

وكان الحاوى :

أشرف من المحوى ؛ لكونه أبعد عما من شأنه أن يتغير ويفسد ، منه ؛ وأقوى وأعظم منه : لاشتهاله بحسب الصورة والمقدار . على ما هو مثله ، مع زيادة ؛ كان إسناد العلية إلى الحاوى ، أشبه بالحق ، من إسنادها إلى المحوى .

ثم ذكر أن ذلك مع أنه غير مذهوب إليه بوهم . ليس بممكن ، على ما سيأتى من بيان امتناع كون الجسم علة لجسم آخر .

والفاضل الشارح:

نسب قول الشيخ هذا إلى الحطابة ، ظنًّا منه أن مجرد التلفظ بالشرف خطابة .

وليس كذلك ؛ لأنه لوعلل امتناع هذا القسم بالشرف، لكان بيانه خطابيًّا ؛ لكنه لم يعلل بذلك إلاكونه غير مذهوب إليه بوهم .

وأماكونه غير ممكن ، فمعلل بما سيأتى.

وللمبرهن أن يستعمل كل شيء في إثبات ما يناسبه على ما تبين في صناعته . .

(١) أقول : تقرير الوهم أن يقال :

لو سلم لك أن علل الأجسام السهاوية ، ليست بجسم؛ لكنك تجعل الحاوى معلولاً" لعلة متقدمة على علة وجود المحوى. فيكون متقدماً عايه . ولا محالة أن إمكان الخلاء مع وجود الحاوى قد يعرض ههنا كما عرض فيما مضى ذكره ، لأنك تجعل للحاوى وجودًا عن علة ، قبل وجود المحوى .

فاسمع واعلم أن الحاوى إنما كان وجوده يصحب إمكان المحوى مع وجوده المحوى ، فيكون للمحوى مع وجوده إمكان ، حين يتحدد بوجوده السطح ، فلا يجب معه ما يملؤه ، إن كان معلولا ، بل يجب بعده .

سواء جعلت الحاوي ، وعلة المحوى ، صادرين :

عن علة واحدة . أو عن اثنين .

ويلزمك على ذلك أيضاً القول بإمكان الحلاء ، مع وجود الحاوى ؛ لتقدمه ،

كما لزم على القول بكون الحاوى علة .

وعلى قول الشيخ : [سواء كان عن واحد ] .

فى قولە :

[ فلا بد لك من أن تقول : إنه يلزم من غير الجسم حاو ومحوى، سواء كان : عن واحد . أو عن اثنين ] .

اشكال : لأن تفسير كلامه ، إذ كان هكذا .

سواء كان لزوم الحاوى والمحوى ، أو لزوم علمهما .

عن واحد ، أو عن اثنين .

قيل : ولو كان الحاوى والمحوى، أو علناهما عن واحد ، لم يكن للحاوى وجود ، قبل انحوى .

ولا لعلة الحاوى ، قبل علة المحوى .

فلم يمكن أن يتوهم للحاوى تقدم بوجه ما .

إنما يتوهم تقدمه ههنا ، بأن يكون لعاته تقدم على علة المحوى ، وحينئذ لا تكون العلتان : واحدة ، ولا عن واحد .

وأما إذا لم يكن علة ، بل كان مع العلة ، لم يجب أن يسبق تحدد سطحه الداخل وجود الملاء الذي فيه ؛ لأنه ليس هناك سبق زماني أصلا.

وإن فسر على ما فسرناه أولاً . وهو أن يقال :

سواء کان لزوم الحاوی .

وعلة المحوى .

عن واحد أو عن اثنين لم يكن مطابقاً للمن .

وإن أضمر في كون الحاوى وانحوى. عن واحد، أن يكون أحدهما بتوسط دون الآخر، لم يكن خالياً عن تعسف ما .

وأقول في حله :

اختلف القائلون باستناد السهاويات إلى مباديها .

فقال بعضهم : إنها بأسرها تستند إلى العلة الأولى ، وإنما تختلف صدوراتها عنها بحسب ترتب العقول التي هي شروط تتوقف تلك الصدورات عليها .

فالحاوي لكونه بحسب شرط أقدم ، يكون أعلى مرتبة من المحوى .

وقال بعضهم : إنها تستند إلى علل محتلفة المراتب ، وهي العقول .

فإذن قول الشيخ :

[ سواء كان لزوم الحاوى وانحوى ؛ عن واحد ، أو عن اثنين ] ·

إن لم يكن مفسراً بشيء مما مر ، كان إشارة إلى المذهبين. فإن تقدم الحاوى يمكن أن يتوهم على التقديرين .

وتقرير التنبيه : لإزالة الوهم أن يقال :

تقدم الحاوى على المحوى المُستلزم لإمكان الخلاء . إنما يلزم عندكون الحاوى علة .

وذلك لا يمكن إلاّ تشخصه . وتحدد مقعره الذي هو مكان المحوى. وعدم وجوب ما يملؤه . مع حصول ذلك التحدد ؛ لكون انحوى معاولاً .

أما إذا لم يكن الحاوى علة . بل كان مع العلة على الوجه المذكور ، لم يجب تقدمه . فإن ما مع المتقدم بالمعية الانفاقية . لا يكون متقدماً . اللهم إلا أن يكون التقدم زمانيًّا . وأما الذاتى فإنما يكون للعلة ، لا لما ليس بعلة ، بل مع العلة . بل نقول إن الحاوى والمحوى وجبا معاً عن شيئين .

## الفصل الثالث والثلاثون وهم وتنبيه

(١) أو لعلك تزيد فتقول : إذا خرج عن الأصول التي تقررت ، أنه قد يوجد عن غير جسم ، حاو ، وآخرُ غير جسم يوجد عنه المحوى .

فيكون وجوب الحاوى مع وجوب الآخر غير الجسم ، بالذات . ولكن المحوى معلول للآخر غير الجسم ، فإذا اعتبرت له معية

أما الذاتي فإنما يكون للعلة ، لا لما يتفق أن يكون معها .

والمراد : من التقدم الذاتى ههنا ، هو أحد قسميه الحاص بالعلل ، لا الذى يكون بالطبع ؛ لأن التقديم بالطبع متصور ههنا؛ فإن المحوى لا يستازم الحاوى بحسب ذاته المجردة عن الإضافة ، من غير انعكاس .

والمتأخر بالطبع يجب أن يستلزم المتقدم من غير انعكاس .

واعتراض الفاضل الشارح بأن:

<sup>[</sup> الحاوى وإن لم يكن علة، لكنه إن فرض متقدماً بالطبع .عاد الإلزام ، والشيخ لم ينف هذا الاحتمال ] .

ساقط بذلك .

 <sup>(</sup>١) أقول: هذا الوهم هو الوهم المذكور فى الفصل السابق مع زيادة بيان:
 وهى أن الحاوى، والعقل الذى هو علة المحوى، لما صدرا مماً من علة واحدة، فقد
 وجبا عنها معاً.

مع هذا الآخر ، كان ممكناً .

فيكون في حال ما يجب الحاوى ، فالمحوى ممكن.

فجوابك : أن هذا هو المطلب الأول عند التحقيق .

وجوابه ذلك بعينه ؛ فإن المحوى إنما هو ممكن بحسب قياسه إلى الآخر الذي هو علة له .

وذلك القياس لا يفرض إمكان الخلاء بوجه ، إنما يفرضه تحدد الحاوى في باطنه .

ثم تحدد الحاوي لا سبق له على المحوى.

وليس كل ما هو بعد معلول ، فهو بعد ؛ لأن القبلية والبعدية ؛ إذا كانتا بحسب العلية والمعلولية ، فحيث لم يكن علية ولامعلولية ، لم يجب قبلية ولا بعدية .

ولما لم يجب أن يكون ما مع العلة ، علة ، لم يجب أن يكون ما مع القبل بالعلية ، قبلا ؛ اللهم إلا بالزمان\*

والمحوى ليس مع وجوب أحدهما. الذي هو عله ، واجبًا ، فلا يكون مع وجوب الآخر ، الذي هو الحاوى ، أيضًا واجبًا .

وحيناند يعود المحذور .

<sup>· ·</sup> والتنبيه للجواب هو الذي سبق مع مزيد إيضاح · وهو غنى عن الشرح · ·

## الفصل الرابع والثلاثون وهم وتنبيه

(۱) ولعدك تقول: إن الحاوى والمحوى جميعاً ، بحسب اعتبار نفسيهما ، غير واجبى الوجود ، فخلو مكانيهما غير واجب الوجود ، فاسمع .

إن هذين إذا أخذا معاً ممكنين ، لم يكن هناك تحدد لشيء ، ولا مكان ، إن لم يُملأً كان خلاء .

و إنما يعرض ما يعرض ، إذا كان محددًا ، فيلزم مع تحديده أن يكون الحد محيطاً علاء ، أو غير محيط علاء ، فيكون خلاء ،

## الفصل الخامس والثلاثون إشمارة

[ ١ ] وهذا القول واحد بعينه ، سواء نسب التقدم :

إلى صورة الجسم الحاوى .

أو نفسه التي تكون كصورته .

أو إلى جملته \*

 <sup>(</sup>۱) أقول : هذا الفصل واضح، وقد مر بیان ما یناسبه فی أثناء شرح بیان امتناع
 کون الحاوی علة للمحوی .

<sup>[</sup>۱] أقول : أى البرهان المذكور على امتناع كون الحاوى علة للمحوى قائم : سواء :

## الفصل السادس والثلاثون تذنيب

(١) قد استبان أنه ليست الأجسام الساوية عللا بعضها لمعضى.

وأنت إذا فكرت مع نفسك ، علمت أن الأجسام إنما تفعل

بصورها .

جعلت العلة ؛ صورة الحاوى .

أو نفسه التي تكون مبدأ لصورته ، أو تكون هي كصورته ، أو عين صورته . أو جعلت العلة ، جملة الحاوى ؛ فإن استلزام إمكان الحلاء حاصل مع الجميع ؛ لأن العلة ما لم يتم وجودها ، لا تكون علة .

وأى هذه الأشياء يفرض علة ، فإنه لا يتم موجوداً إلاًّ مع الجميع .

(١) أقول : لما بين امتناع كون كل حاو من السهاويات ، علة لما يحويه .

وكان من المستبعد أن يكون المحوى علة لحاويه .

وكان الحكم بأن الأجسام السهاوية ليست عللاً بعضها لبعض.

مما تقبله الأذهان بسرعة .

جعل الشيخ هذا الحكم نتيجة للفصول المتقدمة .

لكن لما كان أحد الحكمين الأولين، غير برهانى، خم الباب بإيراد البرهان العام على امتناع كون جسم ما ، علة لحسم آخر .

وهذا البرهان مع قربه من الوضوح مبنى على مقدمات :

إحداها : أن الجسم إنما يفعل بصورته ؛ لأنه إنما يكون موجوداً بالفعل بصورته .

والصورة القائمة بالأجسام والتي هي كمالية لها ، إنما تصدر عنها أفعالها بتوسط. ما فيه قوامها .

ويكون فاعلاً من حبث هو موجمد بالفعل ؛ فإن ما لا يكون موجمداً بالفعل ، لا يمكن أن يكون فاعلاً .

ولا يمكن أن يفعل بمادته ، لأنه يكون بها موجوداً بالقوة ، ولا يكون من حيث هو بالقوة فاعلاً .

والفاضل الشارح:

علل امتناع كون المادة فاعلة ، بأن المادة قابلة .

والشيء الواحد لا يكون قابلاً وفاعلاً معاً .

ثم ناقضه بأن قال :

[ نص الشيخ ف و النمط السابع » على أن علم البارى بغيره ، صورة فى ذاته . فذاته البسيطة فاعلة وقابلة مماً ٢ .

أقول : أما تعليله المذكور ، فباطل ؛ لأن الشيء الواحد إنما يكون قابلاً وفاعلاً معاً ، لشيء واحد .

فإن الفاعل يجب أن يصدر عنه المفعول .

والقابل لا يجب أن يحل فيه المقبول ، بل يمكن .

والواحد لا تكون نسبته إلى واحد آخر بالوجوب والإمكان معاً .

وأما إذا اختلف المقبول والمفعول فقد يكون مثلاً كالنفس ؛ فإنها قابلة عما قوقها ، فاعلة فيا دونها .

وههنا لوكانت مادة الجسم فاعلة لجسم آخر لكانت :

فاعلة بالنسبة إلى ذلك الجسم .

وقابلة بالنسبة إلى الصورة الحالة فيها .

وهما متغايران .

فإذن التعليل بذلك باطل .

وأما قوله : [ الشيخ نص على أن علمه تعالى صورة فى ذاته ] .

ولا توسط للجسم بين الشيء وبين ما ليس بجسم ، من هيولي أو صورة ، حتى يوجدهما ، أولاً فيوجد بهما الجسم .

فإن كان على ما ذكره . كان للشيخ أن يقول :

اعتبار كونه عاقلاً للأشياء . غير اعتباركونه عقلاً مجرداً ، يصبع أن تقارنه صور المعقولات .

و إن كان موضوع الاعتبارين شيئًا واحداً .

فهو بالاعتبار الأول فاعل تلك الصور .

وبالاعتبار الثانى قابلها .

على أن الحق في ذلك سنذكره في موضعه .

المقدمة الثانية:

أن الأفعال الصادرة عن صور الأجسام ، إنما تصدر عنها بمشاركة الوضع ؛ وذلك لأن الصور صنفان :

صور تقوم بمواد الأجسام ، كالصورة الجسمية والنوعية وهي كما أن قوامها بمواد تلك الأجسام ، فكذلك ما يصدر عنها بعد قوامها ، يصدر بوساطة تلك المواد ، فيكون بمشاركة من الوضع .

ولذلك فإن النار لا تسخن أى شيء اتفتى ، بل ماكان ملاقياً لحرمها ، أو كان من جسمها بحال .

والشمس لا تضيء كل شيء ، بل ماكان مقابلاً لجرمها .

وصور قوامها بذائها ، لا بمواد الأجسام ، كالأنفس المفارقة بذواتها دون أفعالها .

لكن النفس إنما جعلت خاصة بجسم بسبب أن فعلها من حيثهى نفس ، إنما يكون بذلك الجسم ، وفيه ؛ وإلاّ لكانت مفارقة الذات والفعل جميعاً ، لذلك الجسم ، وحيناله لم تكن نفساً لذلك الجسم .

هذا خلف .

فقد ظهر أن الصور إنما تفعل بمشاركة الوضع .

فإذن الصور الجسمية لا تكون أسباباً لهيولات الأجسام ، ولا لصورها .

المقدمة الثالثة : أن الفاعل بمشاركة الوضع لا يمكن أن يكون فاعلاً لما لا وضع له ، وإلاّ لكان فاعلاً من غير مشاركة الوضع .

هذا خلف .

المقدمة الرابعة : أن علة الجسم تكون أولاً علة لحزثه ، أعنى مادته وصوته . وهذا قد تقرر فيا مضى .

وبعد تقرير المقدمات نعود إلى المتن ونقول :

قوله : [ الأجسام إنما تفعل بصورها ] .

إشارة إلى المقدمة الأولى .

وقوله : [ والصور القائمة بالأجسام والتي هي كمالية لها ] .

يعنى النفوس [ إنما تصدر عنها أفعالها بتوسط ما فيه قوامها ] .

إشارة إلى المقدمة الثانية .

وقوله : [ولا توسط للجسم بين الشيء وبين ما ليس بجسم : من هيولى أو صورة]. إشارة إلى المقدمة الثالثة .

وقوله : [ حتى يوجدهما أولاً ، فيوجد بهما الحسم ] .

إشارة إلى المقدمة الرابعة .

وقوله : [ فإذن الصور الجسمية لا تكون أسباباً لهيولات الأجسام ، ولا لصورها ] . نتيجة .

وهناك يتبين امتناع صدور الأجسام عنها . ويتم البرهان .

وقوله : [ بل لعلها تكون معدة لأجسام أخر ، لصور ما يتجدد عليها ، أو أعراض ] . إشارة إلى كيفية تأثير الصور في الأجسام الأخر ، وذلك بأن :

تجعل موادها معدة لقبول صورة : تفيضُ عليها من مُفيض الصور .

كالنار التى تجعل مادة ما يجاورها ــ بالتسخين ــ معدة لقبول صورة هوائية. نتجدد على تلك المادة . بل لعلها تكون معدة لأجسام أخر ، لصور ما يتجدد عليها أو أعراض.

## الفصل السابع والثلاثون هداية وتحصيل

(١) فقد بان لك أن جواهر غير جسمانية موجودة ، وأنه ليس واجب الوجود إلا واحدًا فقط. ، لا يشارك شيئاً آخر في جنس ولا نوع.

فتكون هذه الكثرة من الجواهر غير الجسمانية معلولة .

أو تجعلها معدة لقبول أعراض ؛ فإن بعض الأعراض أيضاً يفيض على الأجسام من علل مفارقة . عند صير ورة تلك الأجسام مستعدة لقبولها .

والملك تبقى موجودة بعد انعدام ما يظن أنه عاة لها .

وذلك كالشمس التي تعد الأجسام للتسخن وتبقى السخونة موجودة بعد زوال الشمس عن مقابلها .

وهذا الفصل آخر الفصول المشتملة على إثبات العقول :

(١) أقول : قد ثبت بالطرق الأربعة المذكورة وجود جواهر مجردة عقلية كثيرة .
 وقد ثبت فها مر أن واجب الوجود واحد .

وأن واحب الوجود غير مقول على كثرة ، قول الأجناس ، أو الأنواع .

فإذن هذه الجواهر ممكنة الوجود ، لذواتها ، معلولة للأول .

فهذه فائدة ، لأجلها وسم الفصل بالهداية .

ثم إنه شرع في بيان مواتب الموجودات ، ومهد لذلك أصولا .

فذكر أنه قد ثبت :

من استناد السهاويات إلى علل غير جسمانية .

وقد علمت أيضاً أن الأجسام الساوية، معلولة لعلل غير جسمانية ، فتكون هي من هذه الكثرة.

وقد علمت أن واجب الوجود لا يبجوز أن يكون مبدأً لاثنين معاً ، إلا بتوسط. أحدهما ، ولا مبدأً للجسم إلا بتوسط. .

فيجب إذن أن يكون المعلول الأول منه جوهرًا من هذه الجواهر العقلية ، وواحدًا .

وأن تكون الجواهر العقلية الأخر بتوسط. ذاك الواحد. والسماويات بتوسط. العقليات »

# الفصل الثامن والثلاثون زيادة تحصيل

(١) وليس يجوز أن تترتب العقليات ترتبها ، ويلزم الجسم السماوي عن آخرها ؛ لأن لكل جسم سماوى مبدأً عقلبًا ؛ إذ

ومن امتناع كون الواجب تعالى مبدأ ، إلا لواحد .

ومن امتناع كون ذلك الواحد جسماً ، أو جسمانياً ، أو نفساً . . .

أحكام ثلاثة :

أحدها : أن المعلول الأول واحد من هذه الحواهر .

والثانى : أن باقية هذه الحواهر صادرة من الواجب بتوسط ذلك الواحد .

والثالث : أن السهاويات صادرة من هذه الجواهر .

ولأجل هذه الفوائد ، وسم الفصل أيضاً « بالتحصيل » .

( ١) أقول : هذا الفصل يشتمل على ثبوت حكم آخر متفرع على ما نمر .

ليس الجرم لسماوي بتوسط. جرم سماوي .

فيجب أن تكون الأجرام السماوية تبندى فى الوجود مع استمرار باق فى الجواهر العقلية ، من حيث لزوم وجودها نازلة فى استفادة الوجود ، مع نزول السماويات »

وذلك لأن العقول لو انقطعت قبل انقطاع السهاويات بقيت الباقية منها غير استندة إلى علة ؛ لأنها لا يمكن أن تستند إلى غير العقول .

فإذن العقول نازلة في استفادة الوجود معها ، إلى عقل الفلك الأخير .

واعلم أن الشيخ لم يجزم :

بكون العقل الأول علة للفلك الأول .

ولا بانقطاع العقول عند الفلك الأخير .

ولا بوجوب تواليها فى علية الأفلاك المتوالية .

ولا بمساواة العقول للأفلاك في العدد .

بل جزم بكونها مستمرة مع الأفلاك .

وبأنها لا تكون أقل عدداً من الأفلاك.

فإن الحكم الحزم فيا عدا ذلك مما لا تصل إليه العقول البشرية . ويظهر من ذلك أن اعتراض الفاضل الشارح على الشيخ :

بتجويز ما لم يجزم هو به .

سخيف .

وهو وجوب استمرار العقول المترتبة الصادرة عن المبدأ الأول ، مع صدور السهاويات. و إن كانت السهاويات مندئة بعدها .

# الفصل التاسع والثلاثون

#### زيادة تحصيل

(۱) فمن الضرورى إذن أن يكون جوهر عقلى ، يلزم عنه : جوهر عقل.

وجرم ساوی .

ومعلوم أن الاثنين إنما يلزمان من واحد ، من حيثيتين .

(١) أقول : أراد أن يبين كيفية صدور كثرة عن المبدأ الأول .

فبدأ بالإشارة إلى أول كثرة وجب صدورها عنه .

وهو جوهر عقلی ، وجرم سماوی ، معاً .

وذلك لأن وجوب صدور الأجرام الساوية عن الحواهر العقلية ، مع استموار وجود الحواهر العقلية ، يقتضي مالضہ ورة :

صدور جرم سماوی .

وجوهر عقلي ،

معاً عن جوهر واحد عقلي .

ولكن القول بصدور شيءين عن شيء واحد ، يناقض القول بأن الواحد لا يصدر ع: إلا واحد ، في بادئ الرأي .

بل القول بأن الواحد لا يصدرعنه إلا واحد ، يقتضى ، إذا فهم على الإطلاق ، الذى يقتضيه مجرد هذه العبارة، أن يكون الصادرعن|المبدأ الأول شيئاً واحداً ، وعن ذلك الواحد ، واحد آخر ، وهلم جرًا .

حَى لا يمكن أن يوجد شينان ليس أحدهما في سلسلة الترتيب علة للآخر ،

إما على الولاء .

أو بتوسط الغير من العلل.

وهذا ظاهرالفساد؛ فإن وجود موجوداتكثيرة لايتعلق بعضها ببعض معلوم بالضرورة. لكن المراد منه أن الواحد لا يصادر عنه إلا واحد، إذاكانت جهة الصدور واحدة، وتكثّر الاعتبارات والجهات ممتنع فى المبدإ الأول ؛ لأنه واحد من كل جهة ، متعال عن أن يشتمل على حيثيات مختلفة ، واعتبارات متكثرة ، كما مر .

أما إذ تكثرت جهانه واعتباراته، فقد يصدر عنه أشياء كثيرة غير مترتبة ، ولذلك حكم بصدور أعراض كثيرة من مقولات محتلفة، عن الطبيعة الواحدة الحسانية البسيطة ، لكثرة جهائها ، واعتباراتها ، المنسوبة إلى تلك الأعراض .

وإلى هذا المعنى ، أشار الشيخ بقوله :

[ ومعلوم أن الاثنين إنما يلزمان من واحد .

من حيثيتين .

وتكثر الاعتبارات والجهات ، ممتنع في المبدأ الأول ؛

لأنه واحد من كل أجهة ، متعال عن أن يشتمل على حيثيات، مختلفة، واعتبارات متكثرة ، كما مر .

وغير ممتنع في معلولاته .

فإذن لم يمكن أنْ يصدر عنه أكثر من واحد ،

وأمكن أن يصدر عنه معاولاته].

فهذا وجه امتناع استناد الكثرة إلى الأول، ووجوب استنادها إلى غيره بالإجمال : وبنى بيان كيفية تكثر الجهات المقتضية لإمكان صدور الكثرة عن الواحد فى المعلولات بالتفصيل . ونقدم له مقدمة فنقول :

إذا فرضنا مبدأ أول ، وليكن ( ١ ) .

وصدر عنه شي واحد ، وليكن ( س ) .

فهو في أولى مراتب معاولاته .

ثم من الجائز أن يصدر عن (١) بتوسط ( س) شيء وليكن ( ح ) .

وعن ( ب ) وحده شيء وليكن ( د ) .

فيصير في ثانية المراتب شيئان لا تقدم لأحدهما على الآخر.

وإن جوزنا أن يصدر عن ( ص) بالنظر إلى ( ا ) شيء آخر، صار في ثانية المراتب ثلاثة أشاء .

```
وغير ممتنع في معلولاته .
```

فإذن لم يمكن أن يصدر عنه أكثر من واحد .

ثم من الحائز أن يصدر عن (أ) بتوسط (ح) وحده ، شيء.

و بتوسط ( ند ) وحده ثان

وبتوسط (حد) معاً ، ثالث ِ

وبتوسط (ب ح ) رابع .

وبتوسط ( ب د ) معاً خامس.

ويتوسط ( ب حد ) سادس.

وعن ( س ) :

بتوسط ( ح ) سابع .

وبتوسط ( د ) ثامن .

وبتوسط (حد) معاً ناسم.

وعن ( ح ) وحده عاشم .

وعن ( د ) وحده حادي عشر .

وعن (حد ) معاً ثاني عشر .

وتكون هذه كلها في ثالثة المراتب.

ولو جوزنا أن يصدر عن السافل بالنظر إلى ما فوقه شيء، واعتبرنا الترتيب في المتوسطات التي تكون فوق واحدة ، < ار ما في هذه المرتبة أضعافاً هضاعفة .

ثم إذا جاوزنا هذه المرانب، جاز وجود كثرة لا يحصى عددها، في مرتبة واحدة، إلى ما لا نهاية له .

فهكذا يمكن أن تصدر أشياء كثيرة ، في مرتبة واحدة ، عن مبدأ واحد .

وإذا ثبت هذا فنقول :

إذا صدر عن المبدأ الأول شيء ، كان لذلك الشيء هوية مغايرة للأول بالضرورة . ومفهوم كونه صادراً عن الأول ، غير مفهوم كونه ذا هوية ما .

فإذن : ههنا أمران معقولان :

أحدهما : الأمر الصادر عن الأول ، وهو المسمى بالوجود .

```
وأمكن أن تصدر عنه معلولاته.
```

ولا حيثيتي اختلاف هناك إلا ما كان لكل شيء منها :

والثانى : هو الهوية اللازمة لذلك الوجود ، وهو المسمى بالماهية .

فهى من حيث الوجود، تابعة لذلك الوجود؛ لأن المبدأ الأول لو لم يفعل شيئاً لم تكن ماهية "أصلا .

لكن من حيث العقل ، يكون الوجود تابعاً لها ، لكونه صفة لها ، ثم إذا قيست الماهية وحدها ، إلى ذلك الوجود ، عقل الإمكان .

فهو لازم لتلك الماهية بالقياس إلى وجودها .

وإذا قيست لا وحدها ، بل بالنظر إلى المبدأ الأول ، عقل الوجوب بالمغير .

فهو لازم لتلك الماهية بالقياس إلى وجودها ، مع النظر إلى المبدأ الأول .

ولذلك جاز اتصاف كل واحدة من الماهية والوجود ، بالإمكان والوجوب .

وأيضاً إذا اعتبر كون الوجود الصادر عن الأول وحده ، قائماً بذاته ، لزمه أن يكون عاقلا لذاته .

و إذا اعتبر ذلك له مع الأول ، لزمه أن يكون عاقلا للأول .

فهذه ستة أشياء

وجود .

وهوية .

و إمكان .

و وجوب .

وتعقل للذات .

وتعقل للمبدأ.

واحد منها في أولى المراتب ، هو الوجود .

وثلاثة في ثانيتها ، هي :

الهوية اللازمة للوجود ، باعتبار مغايرته للأول .

والتعقل بالذات اللازمة له ، لتجرده .

والتعقل للمبدأ الذي استفاده من الأول.

أنه بذاته إمكاني الوجود .

وبالأول واجب الوجود .

واثنان في ثالثتها ، وهما :

الإمكان .

والوجوب .

المتأخران عن الهوية، وذلك باعتبار تأخر الهوية عن الوجود

وأما باعتبار تقدمها عليه ، فهما في ثانية المراتب ، مع الوجود .

والتعقلان في ثالثتها .

واسم العقل الأول يتناول هذه الأمور تضمناً والتزاماً : وإن كان المعلول الأول من هذه الجملة ، ليس بالحقيقة إلا واحداً .

والحوية والإمكان يشتركان فى أنهما حال ذلك المعلول فى ذاته ، من حيث كونه بالقوة . والوجود والتعقل بالذات يشتركان فى أنهما حاله فى ذاته ، من حيث كونه بالفعل . والوجوب والتعقل للمبدأ ، يشتركان فى أنهما حاله المستفاد من مهدئه .

فهذه الأحوال الثلاثة هي التي يعبر عنها بالتثايث : الموجود في العقل.

والأولى والثانية : تشتركان في أنهما حاله في ذاته .

والثالثة تمتاز عنهما بأنها حاله بالقياس إلى مبدئه .

وهما المرادان من قول من ذكر التثنية .

وإذا تقرر هذا فنرجع إلى باقى شرح المنن ونقول : قوله :

[ فمن الضرورى أن يكون جوهر عقلي يلزم عنه : جوهر عقلي .

وجرم سماوی ] .

يدل على أنه لم يجزم بكون العقل الأول مصدراً للفلك الأول؛ إذ لا سبيل إلى ذلك. بل حكم بالإجمال بأن مصدر الفلك الأول ، جوهر عقلي :

سواء كان هو أول الجواهر .

أو غيره .

وأنه يعقل ذاته .

ويعقل الأول.

لكن إن كان أول الأفلاك هو الفلك المحتوى على جميع الثوابت ، كما ذهب إليه بعض المتقدمين ، فالأشبه أن مصاره لا يكون هو العقل الأول ؛ فإن الكثرة فيه لا تبلغ عدداً يمكن إسناد جميع الثوابت إليها ، بل هو عقل آخر ، بعد العقل الأول .

وقوله :

[ ولا حيثيتي اختلاف هناك ، إلا ماكان لكل شيء منها .

أنه بذاته إمكانى الوجود .

و بالأول واجب الوجود .

وأنه يعقل ذاته :

ويعقل الأول ] .

إشارة إلى أن إسناد الكثرة إلى العقل الذي هو المعلول الأول لا يمكن إلا من

هذا الوجه .

و إنما ذكر أربعة أمور من الستة المذكورة ، ولم يذكر :

الهوية .

والوجود .

لأن المعلول الأول عبارة عن مجموعهما معاً، والحيثيات اللازمة له ، هي الأربعة التي ذكرها ، لا غبر .

وقوله :

[ فيكون بما له من عقله الأول الموجب لوجوده .

وبما له من حاله عنده .

مبدأ لشيء].

إشارة إلى أمرين :

أحدهما : ما يفيض من الأول على معلولاته .

والثانى : ما يحصل للمعلول بالنظر إلى الأول .

وهما ما يعبر عسما :

فيكون . مما له من عقله الأول الموجب لوجوده ، و. مما له من حاله عنده ، مبدأ لشيء .

و.بما له من ذاته ، مبدأ لشيء آخر .

بتعقل المبدأ .

و وجوب الوجود .

اللذين يجمعهما حال المعلول بالقياس إلى مبدئه ، وهى أفضل حاليه المذكورتين ، التي بها صار مبدأ لعفل آخر .

وقوله :

[وبما له من ذاته :

مبدأ لشيء آخر ] .

إشارة إلى حاله فى ذاته المشتملة على الحالتين الباقيتين، التى بها صار مبدأ للفلك . وقوله : [ولأنه معلول ، فلا مانع من أن يكون هو مقوماً من غتلفات ] .

إشارة إلى إمكان كون المعلولات مشتملة على كثرة ؛ بخلاف الواجب ذاته .

وإنما أشار بلفظة : [ هو ] .

إلى العقل الأثول ، مع جميع كمالاته اللازمة له ، لا إلى ما يكون منه فى أول مراتب المعلولات وحده ، وأن ذلك شيء واحدكما مر .

وقوله : [وكيف لا . وله ماهية إمكانية ووجود من غيره ، واجب ؟ ] .

إشارة إلى الماهية والوجود اللذين لم يذكرهما من قبل .

وإنما ذكرهما ههنا ، لكونهما مقومات ، لا لوازم .

ووصفهما بالإمكان والوجوب ، تنبيهاً على استلزامهما للأوصاف المذكورة . وقوله :

[ ثم يجب أن يكون الأمر الصورى منه :

مبدأ للكائن الصورى .

والأمر الأشبه بالمادة .

مبدأ للكائن المناسب للمادة ] .

ولأنه معلول ، فلا مانع من أن يكون هو مقوَّماً من مختلفات. وكيف لا ، وله ماهية إمكانية ، ووجود من غيره واجب . ثم يجب أن يكون الأمرُ الصورى منه ، مبدأ للكائن الصورى .

أى ينبغى أن تستند عليته للعقل الذى تحته إلى حاله التى له بالقياس إلى مبدئه . وعليته للفلك الذى تحته ، إلى حاله التى له ، فى ذاته ؛ فإن ذاته بالمادة أشبه .

وكماله الفَائض عليه من مبدئه ، بالصورة أشبه . والمعلمل بشبه العلة ويناسبها .

ثم صرح عن ذلك بقوله:

[ فيكون بما هو عاقل للأول ، الذي وجب به ، مبدأ لجوهر عقلي .

وبالآخر مبدأ لجوهر جسمانی ] .

ثم أشار بقوله :

[ويجوز أن يكون للآخر تفصيل أيضاً إلى أمرين بهما يصير سبباً لعمور ومادة جسميتن ] .

إلى تفصيل حاله في ذاته ، إلى الحالتين المذكورتين :

أعنى التي له من حيث كونه بالقوة .

وانتي له من حيث كونه بالفعل .

فإنه بالأول صار مبدأ لهيولى الفلك ، التي يكون الفلك بها ، فلكاً بالقوة . و مالناني صار مبدأ لمصورته التي يكون الفلك بها فلكاً بالفعل .

ولأجل كون الماهية والإمكان

عدمیین فی ذاتیهما وجودیین بغیرهما

وجوديين بعيرم كانت المادة

عدمية بانفرادها

وجودية بالصورة

ولأجل كون الماهية :

## والأمرُ الأشبه بالمادة ، مبدأ للكائن المناسب للمادة .

متقدمة على الوجود ، من حيث العقل .

متأخرة عنه من حيث الوجود .

كانت المادة متقدمة على الصورة ، من وجه ، ومتأخرة عنها من وجه، كما مر فى « النمط الأول » .

ولأجل كون الوجوب أقرب إلى المبدأ فى الترتيب ، كان للصورة تقدم العلية على المادة . فهذا ما أردنا بيانه .

وإنما أطنبنا القول فيه ؛ لأن أكثر الفضلاء الذين لم يتعمقوا فى الأسرار الحكمية قد تحيروا فى هذه المسألة ، وأقدموا لجهلهم بها ، على تجهيل المتقدمين من الحكماء ، والتشنيع عليهم .

وقد شنع عليهم أبو البركات البغدادي بأنهم :

[ نسبوا المعلولات التي في المراتب الأخيرة ، إلى المترسطة .

والمتوسطة إلى العالية .

والواجب أن ينسب الكل إلى المبدأ الأول ، وتجعل المراتب شروطاً معدة . الإفاضته تعالى ] .

وهذه مؤاخذة تشبه المؤاخذات اللفظية .

فإن الكل متفقون على صدور الكل منه . جلى جلاله .

وأن الوجود معلول له على الإطلاق .

فإن تساهلوا فى تعاليمهم ، وأسندوا معلولا إلى ما يليه . كما يسندونه إلى العلل الاتفاقية ، والعرضية . وإلى الشروط . وغير ذلك ، لم يكن ذلك منافياً لما أسسوه وبنوا مسائلهم عليه .

والفاضل الشارح : ممن نسبَ كلامهم فى هذه المسألة. إلى الوهن والركاكة . للسبب المذكور .

وقد ذكر في الشرح :

[أن الشيخ خبط في هذا الكتاب، وفي سائر كتبه . لأن كلامه مشعر

## فيكون بما هو عاقل للأول الذي وجب به ، مبدأ لجوهر عقلي .

تارة ، بأنه إنما يصدر حقل وفلك ، عن العقل الأول؛ لما فيه من الإمكان والوجوب .

وتارة لأنه يعقل نفسه ، ويعقل غيره .

ولقد كان من الواجب عليه أن يفصل ؛ فإن الجمجمة غير لائقة بهذا الموضع].

أقول: الشيخ لم يجعل الوجوب وحده، مصدراً لعقل آخر فى موضع من كتبه الى وقعت إلى، كالشفاء، والنجاة، والمبدأ والمعاد، والمباحثات، والإشارات، وغيرها من رسائله.

ل جعل عقله الأول الموجب لوجوده ، مبدأً لعقل آخر .

ولعله ذهب في كتاب آخر وقع إلى هذا الفاضل، إلى ما بخالف ذلك.

وأما جعل الإمكان ، وعقله لنفسه ، مبدأين لفلك، فعلى ما ذكره ، ولا مناقضة بينهما ،كا مر .

وأما الحمجمة التي ذكرها ، إنكانت، فهي لا تدل في هذا الموضع على قصور ، مِل لعمري قدكني الشيخ – بجمجمة في موضع خرستألمن الفصحاء فيه – فضلاً وشرفاً .

ثم إنه اشتغل ببيان أن الأمور المذكورة من الإمكان، والوجوب ، والوجود ، وغيرها ، لا تصلح للعلية في هذا الموضع .

وكرر ما ذكره مراراً :

[ من كونها أموراً عدمية، أو أموراً مشتركة متماوية في جميع الماهيات، وما يجرى مجراه].

والجواب : بعد ما مر من الكلام عليه ، أنها على تقدير تسليم كونها أموراً عدمية ، ليست عللاً مستقلة بأنفسها ، بل هى شروط وحيثيات، تختلف أحوال العاة الموجدة بها . والعدميات تصلح لذلك بالانفاق .

وأما كونها أموراً مشتركة على التساوى ، فليس كما ظنه، بل هى مما يقع على ا نقال عليه تلك الأدور بالتشكيك ، كما در في الوجود .

## وبالآخر مبدأ لجوهر جسماني .

ثم نال :

[المعلول الأول لا يجوز أن يكون متقوماً من مختلفات ، وإلا لكان الأول علم لها].

والجواب : أن المعلول الأول :

يطلق على العقل الأول ، مع جميع كمالاته ؛ فإنه أول ماهية صدرت عن الأول بكمالاتها .

> ويطلق على الصادر الأول ، من غير أن يعتبر معه شيء من لوازمه . فعلى التقدير الأول يصح الحكم على المعلول الأول بأنه متقوم من مختلفات .

وعلى التقدير الثانى لا يصح .

فلا مناقضة بيهما .

والشيخ قد صرح بذلك في الشفاء في هذا الموضع ؛ فإنه قال بهذه العبارة :

[ ونحن لا نمنع أن يكون عن شيء واحد ذات واحدة، ثم يتبعها كثرة إضافية ليست في أول وجودها داخلة في مبدأ قوامها ، يل يجوز أن يكون الواحد يازم عنه واحد، ثم ذلك الواحد يلزمه حكم ، وحال ، أو صفة ، أو معلول ، ويكون ذلك أيضاً واحداً، ثم يلزم عنه لذاته شيء ، وبمشاركة ذلك اللازم شيء ، فينبع من ذلك كثرة ، كلها تلزم ذاته ] .

فيجب إذن أن تكون مثل هذه الكثرة هي العلة لإمكان وجود الكثرة معاً عن المعلولات الأولى .

ثم قال الفاضل الشارح:

ــ بعد الحكم بأن المعلُّول الأول لا يجوز أن يكون مركباً من مقومات ـــ

[وبه يظهر فساد قوضم : الجموهر جنس لما تحته : لأن ذلك يقتضى كون المعلول الأول مركباً من جنس وفصل] .

أقول: وهذا خبط وقع منه ، لاشتباه الأجزاء الوجودية . بما يجرى مجرى الأجزاء في العقل .

## ويجوز أن يكون للآخر تفصيل أيضاً إلى أمرين ، بهما يصير مببأ لصورة ومادة جسميتين.

ثم قال:

- بعد كلام طويل -

ولو قنمنا بمثل هذه الكثرة فى أن تكون مصدراً للمعلولات الكثيرة ، فهى حاصلة لذات الله تعالى ؛ إذا أخذت مع السلوب والإضافات الكثيرة ] .

والحواب : أن السلوب والإضافات إنما تعقل بعد ثبوت الغير ، فلو جعلت مبدأ لثبوت الغير ، كان دوراً ] .

#### ثم قال :

[ والشيخ لم يذكر على وجوب كون [الأشبه بالصور مبدأ الكائن الصورى .
والأشبه بالمادة ، مبدأ للكائن المناسب للمادة ؛ دلملاً .

والذى عول عليه فى سائركتيه ، أن الأشرف يتبع الأشرف ، مع أنه هو الذى قال فى برهان الشفاء:

[وإذا رأيت الرجل العلمي يقول: هذا شريف، وهذا خسيس، فاعلم أنه نخبط. فليت شعرى كيف استجاز استعمال هذه المقدمة الخطابية في هذه المباحث العلمية ؟ ]

أقول : إذا استند مسببان ، أحدهما أتم وجوداً من الآخر ، إنى سببين كذلك .

وكان المسبب الأثم ، أثم وجوداً من المسبب الأنقص ، وجب استناده إلى السبب الأتم ؛ لأن المعلول لا يمكن أن يكون أثم وجوداً من علته .

وهذا موضع علمي، وله نظائر كثيرة ؛ لأجلها قال الشيخ في سائر كتبه في هذا الموضع : [ والأفضل يتبع الأفضل من جهات كثيرة ] .

ثم حكم لأجل ذلك بأن :

[ الجوهر المفارق ، العقلى البرئ عن الإمكان ، لا يتبع حال علته في ذاتها ،
 أغنى الطبيعة العدمية الإمكانية .

بل يتبع حال علته بالقياس إلى مبدًّها ، أعنى الطبيعة الوجوبية الوجودية .

## الفصل الأربعون وهم وتشبيه

(۱) وليس إذا قلنا إن الاختلاف لا يكون إلا عن اختلاف يجب أن يصح عكسه ، حتى يكون الاختلاف الذى فى ذات كل عقل ، يوجب وجود مختلف ، ويتسلسل إلى غير النهاية، ؛ فإذك تعلم أن الموجب لا ينعكس كليًّا \*

وأن الجوهر المادى يتبع الحال المناسبة له ] .

على أنه ليس بمحتاج فى بيان كيفية صدور الكثرة عن الواحد ، إلى هذا التفصيل . وهو لم يجزم أيضاً بذلك ، وكيف؟ وهو معترف بالعجز عن إدراك ما هو دون ذلك من تفاصيل الأمور ، كما ذكره مراراً فى كتابه .

بل إنما ذكر بعد تمهيد بيان صدور الكثرة عن الواحد ، احيّال ذلك على سبيل الأولوية فقط .

وسائر اعتراضات الفاضل الشارح ينحل بما مر .

(١) أقول : تقرير الوهم أن يقال :

إذا كانت الحيثيات المذكورة الموجودة في العقل سبباً لوجود :

عقل وفلك .

معاً ، تحت ذات العقل .

وكان كل عقل مشتملاً على مثل تلك الحيثيات.

فإذن بجب أن يكون تحت كل عقل:

عقل

وفلك

لا إلى نهاية .

والتنبيه على فساده أن يقال:

## الفصل الحادى والأربعون تذكير

(١) فالأول يبدع جوهرًا عقليًّا، هو بالحقيقة مبدّع،

وبتوسطه :

جوهرًا عقليًّا . وجرماً سهاويًّا .

إنا إذا قلنا : إن كل :

عقل .

وفلك .

يصدران معاً عن عقل .

فذلك العقل يشتمل على كثرة .

ولا يلزم من ذلك أن كل عقل يشتمل على كثرة ، حتى يصدر عنه :

عقل

وفلك

معاً ؛ فإن الموجب لا ينعكس كليًّا .

والعلة فى ذلك أن العقول ليست متفقة الأنواع ، حتى تكون متفقة المقتضيات.

(١) أقول: لما كان الإبداع إيجاد شيء بلا توسط:

آلة

أو مادة

أو زمان

أوغير ذلك .

وكان العقل الأول ، هو الذي أوجده الأول تعالى :

وكذاك عن ذاك الجوهر العقلى ، حتى تتم الأجرام السهاوية ، وينتهى إلى جوهر عقلى ، لا يلزم عنه جرم سهاوى.

من غير نوسط شيء آخر .

ولا شرط جودی .

ولا عدمي .

كان المبدّع بالحقيقة هو ذلك العقل فقط .

واعلم أن قول الشيخ :

[ وبتوسطه

جوهراً عقليثًا

وجرماً سماويتًا ]

ليس حكماً بأن المتوسط:

بين الأول.

وبين أول الأجرام السماوية .

ليس إلا عقلاً واحداً على سبيل الوجوب ، بل على سبيل الإمكان والاحمال ، كما مر.

إذ لا دليل على ذلك .

وادعى الفاضل الشارح : [ أن قول الشيخ :

« إن صدور العقل الثانى عن المبدأ الأول ، بتوسط العقل الأول »

كلام مجازى ؛ لأن المؤثر عنده فى العقل الثانى ، ليس هو المبدأ الأول بتوسط ؛ بل هو العقل الأول فقط م .

ثم إنه لم يؤيد دعواه ببينة ، بل قد كذبه .

تخصيص الشيخ العقل الأول ، بأنه المبدع بالحقيقة .

لأن الإبداع الحقيقي ـ على ما أقر به هذا الفاضل ــ مفسر بالإيجاد من غير توسط .

فإذن لو كان موجد العقل الثانى ، هو العقل الأول ، لكان العقل الثانى أيضاً مبدِّعاً بالحقيقة .

وكذلك سائر المعلولات التي لا تستند إلى شيء غير عللها القريبة .

## الفصل الثانى والأربعون إشارة

(١) فيجب أن تكون هيولى العالم العنصرى لازمة عن العقل الأخير .

ولا يمتنع أن يكون للأجرام السماوية ضرب من المعاونة فيه .

وحينئذ لم يكن لاختصاص العقل الأول بهذه الصفة وجه .

وهنالك يُتبين أن ما توهمه أبو البركات أيضاً من كلامهم ، ليس بشيء.

وباقى الفصل ظاهر .

وإنما وسمه بالتذكير لكونه جامعاً لمقاصد الفصول المتعلقة بعرتيب العقول والأفلاك. والغرض منه إعادة تصوير الحميم معاً.

(١) أقول: يريد بيان ترتيب صدور ما في عالم الكون والفساد عن مباديها .

وبدأ بالهيولى المشتركة للعناصر الأربعة ، فأسندها إلى العقل الأخير ، وهو العقل الذي لا يلزم عنه جرم سماوى ، وإليه تنتهي العقول ، ويعرف بالفعال .

فنقول:

لما كانت الأجسام الكائنة من هذه الهيولي ، قابلة :

لحميع أنواع التغير

والحركة

بخلاف الأجرام السماوية

لم يمكن أن يكون سبب وجودها عقلا محضاً ، بل وجب أن يكون ما هو سببها القريب مشتملا على نوع من :

التغير

والحركة

لكن ليس هناك شيء يشتمل على التغير والحركة ، إلا الأجرام السهاوية .

## ولا يكنى ذلك فى استقرار لزومها ما لم تقترن بها الصورة .

فلذن وجب أن يكون للأجرام السهاوية ضرب من التأثير فى تحصيل هذه الأجسام . ولما كانت هذه الأجسام مؤلفة :

من هيولى مشتركة

وصور مشتركة

وكان كل واحد منهما قابلا للتغير والحركة في حده .

وجب أن يكون اختلاف صورها ، مما يؤثر فيه اختلاف فى أحوال الأجرام السهاوية . وأن يكون اشتراك مادتها مما يؤثر فيه اشتراك فى أحوال الأجرام السهاوية .

والأجرام السهاوية تشترك فى الطبيعة المقتضية للحركة المستديرة ، المسهاة بالطبيعة الحامسة .

فيجب أن يكون لمقتضى تلك الطبيعة ، تأثير فى وجود المادة المشتركة ، فيكون ما تختلف فيه ، مبدأ تهيئها للصور المختلفة .

ولا يمكن أن يكون ذلك كافياً في إيجاد المادة .

أما أولا : فلأن الأجسام وتوابعها لا يمكن أن تكون عللا لمواد أجسام أخركما مر . وأما ثانياً : فلأن الأمور الكثيرة المشتركة في :

النوع

أو الجنس .

لا تكون وحدها ـ بلا مشاركة من واحد معين ـ علة لذات واحدة، بل تكون بارتباط بواحد، يردها إلى أمر واحدكما مر في 8 النمط الأول » في كون الصورة علة.

فإذن : العقل المذكور هو الذى يفيض عنه - بمعاونة الحركات السياوية - مادة فيها رسم صور العالم الأسفل من جهة الانفعال، كما أن فى ذلك العقل رسمها على جهة الفعل.

وهذا هو المراد من قول الشيخ :

[ ولا يمتنع أن يكون للأجرام السهاوية ضرب من المعاونة فيه ] .

ولكن لا يكنى وجود العقل ، والطبيعة المتفقة الفلكية فى استقرار ازوم المادة ، ما لم تقترن الصور ، كما مر بيانه فى « النمط الأول » . (٧) وأما الصور فتفيض أيضاً من ذلك العقل ، ولكن تختلف في هيولاها ، بحسب ما يختلف من استحقاقها لها ، بحسب استعداداتها المختلفة .

فإن قيل ؛: إنكم نفيتم إمكان كون الجسم وتوابعه عله لمادة جسم آخر، وهمهنا قد جعلتم الطبيعة الجسمانية جزءًا من علة مادة جسم آخر.

أُجبنا : بأن الطبيعة الجسمانية ليست شريكة في إفاضة أصل وجود المادة ، بل هي مُعينة في جعل ذلك الوجود بحيث يقبل :

لتغير

والحركة

في حده . كما مر .

(٢) أقول: لما فرغ من ذكر كيفية صدور المادة العنصرية عن مدلمها ، اشتغل بذكر الصور ، وبيسًن أنها تصدر أيضاً من ذلك العقل ، ولكن تختلف فى الحيولى المشتركة بحب الاستحقاقات المختلفة المنسوبة إلى الاستعدادات المختلفة ، الحاصلة من الختلاف أوضاع العلويات وحركاتها .

وذلك بأن يكون ، إذا خصص المادة تأثير من التأثيرات السهاوية :

بلا واسطة جسم عنصرى

أو بواسطة منه

فجعلها على استعداد خاص ، بعد العام ّ الذي كان في جوهرها .

فاض عن هذا المفارق صورة خاصة ، وارتسمت في تلك المادة .

فإذن هناك عصصات مختلفة

ومخصصات المادة معداتها.

والمعد هو الذي يحدث عنه ، في المستعد ، أمر ما ، تصير مناسبته المذلك الأمر ، يشيء بعينه ، أولى من مناسبته لشيء آخر .

فيكون دندا الإعداد مرجحاً لوجود ما هو أولى فيه ، من واهب الصور .

(٣) ولا مبدأ لاختلافاتها إلا الأُجرام السهاوية بتفصيل ما يلى جهة المركز مما يلى جهة المحيط ، وبـأحوال تدق عن إدراك الأَوهام

ولو كانت المادة على النهيؤ الأول العام لتشابهت نسبتها إلى الصور ، إلا ما يكون بحسب اختلاف المؤثرات فيها .

وذلك الاختلاف أيضاً ينسب إلى جميع المواد نسبة واحدة ، فلا يجب أن تختص به مادة ، دون مادة ، إلا لأمر آخر يرجع إليها ، وهو الاستعداد .

فإذن لا بد في وجود الصور المختلفة من الاستعدادات المحتلفة .

ومثاله : الماء ، إذا أفرط فى تسخينه ، فإن مادته بقالك تصير بعيدة المناسبة المصورة المائية ، شديدة المناسبة للصورة الهرائية .

فهذا هو الاستعداد .

فصار من حقها أن تفيض الصورة الهوائية عليها وتزول الصورة المائية عما . وهذا هو الاستحقاق .

(٣) أقول : يريد أن يشير إلى سبب اختلاف صور العناصر الأربعة .

فذكر أن مبدأ ذلك الاختلاف هو الأجرام السهاوية المقتضية لنفصيل كرة ، كرة ، تلى المركز نما يلى جهة المحيط ، إلى أن ينفصل حشو الفلك الأخير إلى أربع كرات نحتلفة الصور .

وهذا سبب إجمالي .

وأما السبب التفصيلي ، فقد دق عن إدراك الأوهام .

واعلم أن الشيخ ذكر في ﴿ الشَّفَاء ﴾ :

آأن قوماً من المنتسبين إلى هذا العلم - يعنى الكندى ومن تبعه بعده -قالوا : لأن الفلك مستدير فيجب أن يستدير على شيء ثابت في حشوه .

فيلزم من محاكته له التسخن ، حتى يستحيل نارًا ، وما يبعد عنه يبقى ساكنًا. فيصير إلى التبرد والتكانف ، حتى يصعر أرضًا .

وما يلي النار منه يكون حارًّا ؛ ولكنه أقل حرًّا من النار .

وما يلى الأرض يكون كثيفاً ، ولكنه أقل تكثفاً من الأرض .

#### تفاصيلها ، وإن فطنت لجملتها .

وهناك توجد صور العناصر.

وقلة الحرارة ، وقلة التكثف ، يوجبان الترطب ؛ فإن اليبوسة :

إما من الحر .

وإما من البرد .

لكن الرطب الذي يلي الأرض ، هو أبرد .

والذي يلي النار ، هو أحر .

فهذا سبب كون العناصر].

#### ثم قال الشيخ :

[ إن ذلك ليس بسديد عند التفتيش ؛ لأنه يقتضى أن يكون الوجود أولاً ، لجسم ليس له فى نفسه إحدى الصور المقوَّمة ، غير الجسمية ، وإنما يكتسب سائر الصور بالحركة والسكون ، ثانياً .

والحق أن الجسم لا يستكمل له وجود بمجرد الصور الجسمية التي هي الأبعاد فقط ، ما لم تقترن به صورة أخرى ؛ فإن الأبعاد تتبع في وجودها صورة أخرى تسبق الأبعاد .

وإن شئت فتأمل :

روا -حال التخلخل ، من الحرارة .

والتكاثف ، من البرودة .

بل الجسم لا يصير جسماً ، بحيث يتبع غيره في الحركة ، أو يسكن ، إلا وقد تمت طبيعته .

لكن يجوز أن يكون إذا تمت طبيعته يستحفظ بأصلح المواضع لاستحفاظها ؛ فإن الحار يستحفظ حيث الحركة .

والبارد يستحفظ حيث السكون].

قال :

آ والأشبه أن يكون الأمر على قانون آخر:

(٤) ويجب فيها:

بحسب نسبها من الساوية .

ومن أمور منبعثة من السماوية .

امتزاجات مختلفة الإعدادات لقوى تعدها.

وهناك تفيض:

النفوس النباتية .

وهو أن تكون هذه المادة ، التى تحدث بالشركة ، يفيض عليها من الأجرام السهاوية :

إما عن أربعة أجرام .

وإما عن عدة منحصرة في أربع جُمُل :

عن كل واحد منها ما يهيئها لصورة جسم بسيط ، فإذا استعدت نالت الصور من واهبها .

أو يكون ذلك كله يفيض عن جرم واحد .

وأن يكون هناك سبب يوجب انقساماً من الأسباب الخفية علينا].

(٤) أقول : أراد أن يشير إلى أسباب الامتزاجات ، الني هي مبادئ التركبات .

فذكر أنها إنما نجب بشيئين :

أحدهما : نسب العناصر من السها ويات .

والثانى : أمور منبعثة من السهاويات .

أما النسب فكمحاذاة الشمس لموضع من الأرض المقتضية : لإضاءة ذلك الموضع .

و \_ بتوسط الضوء \_ لتسخينه .

و ــ بتوسط السخونة ــ لتخلخل الجسم المتسخن ، أو إصعاده .

و – بسبب التخلخل أو الصعود – لإخراجه من موضعه الطبيعي .

والحيوانية .

والناطقة .

من الجوهر العقلي الذي يلي هذا العالم .

و ــ بسبب الخروج من موضعه ــ لامتزاجه بغيره .

وأما الأمور المنبعثة من السهاويات .

فكالهيئات الفائضة على الطبائع .

والصور والنفوس ، التي بها تصدر الأفعال عنها .

فإنها أمور تنبعث عن الصور الفلكية التي هي مبادئ حركاتها ،فتصير هذه الصور بسبها فعالة .

في موادها .

ومواد غيرها .

وإذا صارت فعالة ، صارت محركة لهذه الأجسام ، مازجة بعضها بالبعض ، كما نشاهد. من القبى الغاذية .

فصارت عللاً للامتزاجات .

واعلم : أن المراد من الأمور المنبعثة عن السهاوية ، ليس هو تلك الصور والنفس أنفسها ؛ لأنها ليست منبعثة عن السهاوية ، وإنما هي منبعثة عن جوهر مفارق .

بل المراد تلك الهيئات المذكورة ، التي تعد موضوعاتها لأن تكون مبادئ أنعال تخصها .

وبعد حصول الامتزاجات عن هذين الشيئين تحدث المزاجات المختلفة ، وتستعد يحسب قربها وبعدها ، من الاعتدال ، لقبول :

> الصور المعدنية والنفوس النباتية والحيوانية

> > والناطقة

(٥) وعند الناطقة يقف ترتب وجود الجواهر العقلية ، وهى المحتاجة إلى الاستكمال بالآلات البدنية ، وما يليها من الإفاضات العالية .

فتفيض تلك الصور والنفوس عليها ، من العقل الفعال ، كما مر تقريره في « النمط الثاني » .

أقول : يشير إلى أن آخر مراتب الموجودات العقلية ، جوهر عقلي هو النفس
 الناطقة ي

كماكان أولها جوهراً عقليًّا ، هو العقل الأول.

إلا أن ذلك الجوهر لما كان إبداعيًّا ، كان كاملاً غنيًّا ، فى أول إبداعه، بريئاً من القوة والنقصان كل البراءة .

وهذا الجوهر ، لما كان موجوداً بوصائط كثيرة ، محدثاً بحدوث مادة ، كانت كالاته متأخوة عن وجوده ، فكان محتاجاً إلى الاستكمال من إفاضات الجواهر العالمة العقلية عليها :

بالآلات البدنية .

وبما يليها من الأجسام .

التي تعدها لقبول تلك الإفاضات .

فلما انتهى إلى آخر المراتب ، قطع الكلام في هذا النمط .

والفاضل الشارح : أورد شكوكاً :

منها :

[ أن الاستعدادات المذكورة :

إن كانت عدمية ، لم تكن أسباباً للترجيح .

وإن كانت وجودية ، فحكمهم بصدورها عن السياويات ، يقتضى اعترافهم بأن السياويات صالحة للعلمة .

وحيننذ يمكن إسناد الصور إليها ، دون العقل الفعال .

وإن أبوا عن ذلك لقولهم : الصور لا تصدر عن الأجسام ، فلا كلام في أن

## وهذه الجملة ، وإن أوردناها على سبيل الاقتصاص فإن تأملك

إسناد جميع الكيفيات ، والقوى ، والأعراض الجسمانية إليها ممكن .

وذلك مما لا يذهبون إليه ] .

والحواب : أن إسناد الأعراض إلى الأجسام يستدعى شرائط كالوضع المخصوص .

وغيره .

فا استجمع تلك الشرائط ، أسندت إليه .

وما لم يستجمعها أسندت إلى غيره .

ومنها :

آنهم لما حكموا بصدور الصور والقوى ، عن العقل الفعال ، فقد حكموا
 بصدور أنواع غير محصورة عنه .

وهذا يناقض قولهم :

و الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد ، .

فإن جعلوا السبب فى ذلك ، اختلاف القوابل ، فهلا أسندوا تلك الصور إلى المبدأ الأول ، وعللوا الاختلاف بالقوابل ؟ ]

وهذا الاعتراض قد نسبه فى بعض كتبه ، إلى ٥ الشهرستانى ٥ ثم أورد عنه جواباً نسبه إلى بعض الناس ، وهو أن :

و الواحد يفعل أفعالا كثيرة عند تعدد الآلات :

كالنفس الناطقة.

أو عند تعدد القوامل:

كالعقل الفعال.

أما الأول فلما لم يجز أن يفعل :

بتوسط الآلة .

ولا المادة .

لم يمكن إسناد هذه الكثرة إليه].

أقول : هذا الحواب ليس بمرض على أصولهم ؛ إذ لا فرق عندهم :

# ما أعطيته من الأصول بهديك سبيل تحققها من طريق البرهان.

بين المبدأ الأول .

.ي. . و بين العقول المحردة .

ف نني الفعل ، بتوسط الآلة والمادة ، عيما .

بل إنما يجوزونه في النفوس فقط .

والجواب الصحيح : أن يقال : صدور الأفعال التي لا تنحصر ، عن فاعل واحد ، إنما يكون بحسب حيثيات غير منحصرة فيه .

واختلاف القوابل لا يمكن أن يكون سبباً ، لكون الفاعل فى نفسه بحيث يمكن أن تصدر عنه تلك الأفعال المتكثرة ، بل إنما دو سبب لتعين كل فعل من تلك الأفعال الممكنة الصدور ، لكل مادة ، وتخصيص كل مادة دون غيرها .

فإذن فاعل هذه الصور والقوى ، مشتمل على ْحيشات غير هنه صرة . والأول يتما لى عز, ذلك .

فإذن هو جوهر من العقليات متأخر الوجود ، عما يقرب من المبدأ الأول ، بحيث يمكن اشباله على أمثال تلك الحشات .

#### ومنها :

[ أن إسناد الحوادث ، إلى الأحوال السهاوية الحادثة ، يقتضى إسناد تلك الأحوال إلى غيرها .

حَى تتسلسل الأسباب دفعة .

أو يستند شيء إلى ما يسبقه بالزمان ، وهما ممتنعان عنده ع ] وهذا الشك مكرر ، وقد تقدم جوابه . النمط، السابع في التجريد\* ---الفصل الأول تنبيه

(١) تأمل كيف ابتدأ الوجود من الأشرف فالأشرف ، حتى انتهى إلى الهيولي .

أقول : يريد أن يبين في هذا النمط وجوب بقاء النفوس الإنسانية، بعد تجردها
 عن الأبدان ، مع ما تقرر فيها من المعقولات .

وكيفية تقرر المعقولات في الجواهر المجردة العاقلة إياها .

ووجوب تعقل الأول الواجب تعالى ، جميع الموجودات الكالمية والحزئية ، على الوجه الأول الأشرف ، من وجوه التعقل .

وكيفية كون علمه سبباً لنظام الكل.

وكيفية وقوع الشر فى الكاثنات مع تعقله إياهامن حيثهى خيرات تابعة للماته ، التى هى منبع الخير .

وما يتصل بذلك من المباحث .

وإنما وسمه بالتجريد لتجرد موضوعات هذه المسائل عن المواد الحسمانية .

(١) أقول : لما ذكر في آخر النمط المتقدم ، مراتب الموجودات ، أراد أن يبتدئ في هذا النمط بالإشارة إلى مبدأ الوجود ومعاده ؛ فإن الوجود مبذا الغرتيب :

قد صار ذا مبدأ ، ابتدأ منه .

وذا معاد ، عاد إليه .

ثم عاد من الأخس فالأخس ، إلى الأشرف فالأشرف ، حتى بلغ النفس الناطقة ، والعقل المستفاد .

## (٢) ولما كانت النفس الناطقة التي هي موضوع ما للصور

ومراتب البدء بعد المبدأ الأول ، هي : مرتبة العقول ؛ من العقل الأول إلى الأخير . وبعدها مرتبة النفوس الساوية الناطقة، من نفس الفلك الأعلى، إلى نفس الفلك الأدني.

وبعدها مرتبة الصور ، من صور الفلك الأعلى ، إلى صور العناصر .

وبعدها مرتبة الهيولات ، من هيولى الفلك الأعلى ، إلى الهيولى المشتركة العنصرية . وجا تنهى مراتب البده .

وتكون بعدها مراتب الصور ، أعنى التوجه إلى الكمال ، بعد التوجه منه .

وأولها مرتبة الأجسام النوعية البسيطة ، من الفلك الأعلى إلى الأرض .

وبعدها مرتبة الصور الأولى الحادثة بعد التركيب، كالصور المعدنية ، وغيرها ، على اختلاف مراتها .

وبعدها مرتبة النفوس النباتية بأسرها .

وبعدها مرتبة النفوس الحيوانية على اختلافها .

وبعدها مرتبة النفوس الناطقة المجردة الإنسانية جميعها. والمرتبة الأخيرة هي مرتبة العقل المستفاد ، المشتمل على صور جميع الموجودات ، كما هي ، اشتمالا انفعاليًّا .

كما كانت العقول في المرتبة الأولى مشتملة عليها اشتمالا فعليًّا .

فبالعقل المستفاد عاد الوجود إلى المبدأ الذى اسبتدأ منه ، وارتقى إلى ذروة الكمال ، بعد أن هيط عنه .

وظاهر أن الشرف ــ أعنى البراءة عن القوة ــ مرتب فى صنفى المراتب على التكافئ منه من الجانبين ، إلى الهيولى التى وجودها ليس إلا كونها بالقوة ، فهى فى نهاية الحسة ، وتحاذيها فى الجانب الآخر ، العقول المجردة وما فوقها .

(٢) أقول : لما كانت النفس الناطقة واقعة فى آخر مراتب العود ، اشتغل بالبحث
 عن حالها بعد تجردها عن البدن .

المعقولة ، غير منطبعة فى جسم تقوم به ، بل إنما هى ذات آلة بالجسم .

فاستحالة الجسم عن أن يكون آلة لها ، وحافظاً للعلاقة معها بالموت ، لا يضر جوهرها ، بل يكون باقياً بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية \*

فاستدل:

بتجردها ، في ذاتها وكمالاتها الذاتية ، عن المادة ، وما يتبعها .

وبأنها غير متعلقة الوجود بشيء غير مباديها الدائمة الوجود .

على ما تبين في ٥ النمط الثالث ١ وغيره .

على بقائها بعدِ الموت كذلك .

وأشار بلفظة : [ لما ] .

إلى ما ثبت في « النمط الثالث » من عدم انطباع النفس في الجسم .

وبقوله : [ التي هي موضوعة ما للصور المعقولة ] .

إلى كمالاتها الذاتية الباقية معها ببقائها التي بها استدل على امتناع انطباعها في الجسم . وبقوله : [ بل إنما هي ذات آلة بالجسم ] .

إلى كيفية ارتباطها بالجسم على وجه لأ يلزم منه احتياجها في وجودها وكمالاتها المذكورة ، إليه .

ثم جعل قوله : [ فاستحالة الجسم عن كونه آلة لها لا يضر جوهرها ] .

تَالِياً لما وضعه بعد لفظة : [ لما ] .

وأتم مقصوده بقوله : [ بل يكون باقيًا بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية ] . وذلك لوجوب بقاء المعلول مع علته التامة .

فهذا برهان لمى هو عمدة براهين هذا الباب على ما ذكره الشيخ أبو البركات البغدادي.

واعلم أن إسناد حفظ العلاقة مع الحسم ، ههنا إلى الحسم ، ليس بمناقض لإسناده

## الفصل الثانى تبصرة

(۱) إذا كانت النفس الناطقة قد استفادت ملكة الاتصال بالعقل الفعال ، لم يضرها فقدان الآلات ؛ لأنها تعقل بذاتها \_كما علمت ـ لا با لتها .

ولو عقلت بآلتها لكان لا يعرض للآلة كلال ألبتة ، إلا ويعرض للقوة العاقلة كلال ، كما يعرض لا محالة لقوى الحس والحركة .

حفظ المزاج ، الذى هو سبب العلاقة ، فى « النمط الثالث ، إلى النفس ؛ لأن النفس كما كانت حافظة لها باللمات ، فالجسم حافظ أيضاً ، ولكن بالعرض ؛ وذلك لأن إفساد المزاج المقتضى لقطع العلاقة ، إنما يتطرق من جهة الجسم وعوارضه ؛ ولذلك أسند استحالة البدن عن كونه آلة للنفس ، إلى الجسم .

وعدم تطرق الفساد إلى الشيء ، ثما من شأنه أن يتطرق منه الفساد ، حفظ ما ، الملك الشيء ، لكنه حفظ بالعرض .

ثم إن الشيخ أكد هذا المطلوب بما أورده بعد هذا الفصل .

(١) أقول : التبصرة جعل غير البصير ،كالأعمى ، بصيراً .

والتنبيه جمل غير اليقظان ، كالنائم ، يقظانا .

في تسمية هذا الفصل بالنبصرة ، دون التنبيه، تعريض بأن البحث المذكور فيه ، أوضح من الأبحاث المذكورة في الفصول الموسومة بالتنبيرات ؛ لأن المبالغة عند حث الغافل عن إدراك الشيء الحاضر أمامه ، إنما يكون في نسبته إلى العمي ، أكثر مها في نسبته إلى الدوم .

وأُماكون هذا البحث أوضح من غيره ، فلأنه يفيد استبصار الغافل ، الدانه بذاته ،

ولكن ليس يعرض هذا الكلال.

مل كثيرًا ما تكون القوى الحسبة والحركية في طريق الانحلال.

والقوة العقلية:

إما ثابتة.

وما عداه بفيد استبصاره بغيره.

فقوله :

[ إذا كانت النفس الناطقة قد استمادت ملكة الاتصال بالعقل الفعال ، لم يضرها فقدان الآلات ٢٠

تكرار لما سلف في الفصل المتقدم ، مع مزيد فائدة ؛ وهي أن فقدان الآلات بعد حصول ملكة الاتصال للنفس بالعقل الفعال ، لا يضرها .

في بقائها في نفسها .

ولا في بقائبًا على كالاتها الذاتية المستفادة من العقل الفعال .

فإن الفاعل والقابل ، لها ، موجودان معاً ، عند فقدان الآلات .

والآلات المفقودة ، ليست بالآلات ما ، بإ لغرها .

وقوله : 7 لأنها تعقل بذاتها كما علمت ] .

إشارة إلى ما مر في « النمط النالث ، من بيان كون النفس عاقلة بذاتها . لا بالآلات المدنية.

ثم إنه أراد المالغة في إيضاح ذلك ليتضح الفرق:

بين الكمالات الذاتية الباقية مع النفس.

والكمالات الذاتية البدنية الزائلة عنا ، بعد المفارقة .

فذكر على ذلك أربع حجج .

منها واحدة في هذا الفصل.

وهي استثنائية متصلة .

مقدمها قوله : [ ولو عقلت بآلها ] .

وإما في طريق النمو والازدياد.

وليس إذا كان يعرض لها مع كلال الآلة كلال ، يجب أن لا يكون لها فعل بنفسها ؛ وذلك لأذك علمت أن استثناء عين التالى لا ينتج .

وتاليها متصلة كلية موجية ، وهي قوله :

[ لكان لا يعرض للآلة كلال ، إلا ويعرض للقوة كلال ] .

وصورتها هكذا :

لوكان تعقل النفس بآلات بدنية ، لكان كلما يعرض لتلك الآلات كلال ، يعرض لها فى تعقلها كلال .

وذلك واضح ؛ فإن اختلال الشرط يقتضي اختلال مشروطه .

وقوله : [ حَمَا يعرض لا محالة لقوى الحسُّ والحركة ] .

استشهاد بالأفعال التي تصدر عنها بالآلات البدنية ، وتختل باختلالها .

وفائدة هذا الاستشهاد أن جودة الفاعلية :

قد تكون بسبب التمرن الحاصل للفاعل ، بعد صدور الفعل عنه دفعات كثيرة .

وقد تكون بسبب التجربة الحاصلة عند استحضار صور أفعال محتلفة صدرت عنه . وقد تكون بسبب القوة التي بها يكون اقتداره على الفعل أتم اقتداراً .

والإنسان فى سن الانحطاط يكون أجود تعقلا منه ، فى سن العو بالوجوه الثلاثة جميعاً.

ويكون أجود إحساساً بالوجهين الأولين ؛ -

آغى : بسبب النمرين ، والتجارب المقتضية لاثنثبات المحسوسات . دون الوجه الأخبر ؛ فإنه لا ركمون أحد سمعاً ولا يصراً .

والمواد ههنا الفرق بين الأمرين ، بهذا الوجه ؛ فالمُلك أورد الاستشهاد بالإحساس والتحرك.

وقوله : [ ولكن ليس يعرض هذا الكلال ] .

استثناء لنقيض التالى:

وهو متصلة سالبة جزئية ، تقديره .

```
وأزيدك بياناً فأقول:
```

إن الشيء قد يعرض له من غيره ما يشغله عن فعل نفسه ، فليس ذلك دليلًا على أنه لا فعل له في نفسه .

ولكن ليس كلما يعرض للآلات كلال ، يعرض للنفس في تعقلها كلال .

رل قد تكل الآلات ، ولا تكل هي في تعقلها بل:

إما أن يثبت .

وإما أن يزيد وينمو .

كما يكون في سن الانحطاط .

وأيضاً كما يكون في توالى الأفكار المؤدية إلى العاوم :

فإن الدماغ يضعف ، بكثرة الحركات الفكرية .

والنفس تقوى لازدياد كمالاتها .

وهذا الاستثناء أنتج نقيض المقدم ، وهو :

أن تعقلها ليس بآلات بدنية .

وههنا قد تمت الحجة .

ثم إن الشيخ اشتغل بنبي وهم ، يمكن أن يعرض ههنا ، وهو أن يقال :

لوكان عدم كلال النفس في تعقلها معكلال الآلة ، دالاً على أن تعقلها ليس بالآلة ، لكان وجود كلالما في تعقلها مع كلال الآلة ، دالا على أن تعقلها بالآلة .

فذكر أن هذا استثناء لعين التالى ، وهو غير منتج .

ثم إنه زاد فى بيانه بأن وجود الفعل لشىء فى صورة معينة يدل على كونه فاعلا مطلقاً . أما عدمه فى صورة معينة، فلا يدل على كونه غير فاعل أصلاً .

قال الفاضل الشارح: معترضاً على ذلك:

[ بجوز أن يكون المعتبر في بقاء النفس على كمال تعقلها ، حدًا . معيناً من الصحة البدنية ، وهو باق إلى آخر الشيخوخة .

و يكون النقصان الحاصل فى زمان الكهولة، واقعاً فيا يزيد على ذلك المعتبر . يخلاف الحاصل فى آخر الشيخوخة ؛ فإنه واقع فى نفس ذلك المعتبر . وأما إذا وجد ولا يشغله غيره ولا يحتاج إليه ، دل على أن له فعلاً ينفسه و

وحينئذ يكون النقصان الثاني محلا ، دون الأول .

كما أن للصحة المعتبرة في بقاء القوة الحيوانية حدًّا ما، لا تبقي ثلث القوة بدونه، وتبقي مع الازدياد والانتقاص فيما وراءها ] .

ثم إنه حمل الازدياد فالكهولة:

[ على اجبّاع العلوم الكثيرة عندهم في هذه السن ، مع عدم الاختلال ] .

وأقول : القوة الحيوانية تقع بالاشتراك :

على الكمال الأول الذي مكون به الحيوان حيواناً.

وعلى الكمالات الثانية الصادرة عنه.

والأول أمر لا بحتمل الزيادة والنقصان.

مخلاف الثاني.

فالحد المعين من الصحة الذي لا يزيد ولا بنقص ، معتمر في بقاء الأول .

وأما المعتبر في الثاني فالصحة القابلة للازياد والانتقاص؛ولذلك تزيد تلك الكمالات بازديادها ، وتنقص بانتقاصها ، وههنا ليس الكلام :

ف الكمال الأول للنفس العاقلة، بل في كمالاتها الثانية القابلة للازدياد والانتقاص.

وظاهر أنها لو كانت مقتضية بالآلات الهتذ؛ة الأحوال ،لاختلفت باختلافها ، كما اختلفت الكمالات الحيوانية، وليس الأمر كذلك .

وأما حمل الازدياد الحاصل في الكهولة ،على اجتماع العلوم الكثيرة ،فغير ما نحن فيه، على ما مر.

هذا، مع أن الشيخ معترف بأن هذه الحجة ، والحجة التي أوردها بعدها ، من الحجج الإقناعية في هذا الباب،على ما ذكره في سائر كتبه .

يعني أنها تكون مقنعة للمسترشدين ، وإن لم تكن مسكتة للجاحدين .

فإن الإقناعات العلمية تكون هكذا ، لا على ما يستعمل في الحطابة، فإنها تطلق هناك على كل ما يفيد ظنًّا ما:

# الفصل الثالث

### زيادة تبصرة

(١) تأمل أيضاً أن القوى القائمة بالأبدان يُكلها تكرر الأفاعيل ، لا سيا القوية ، وخصوصاً إذا أتبعت فعلا ، فعلا على الفور .

صادقاً كان أو كاذباً .

فهي بهذا الاعتبار تشمل التجريبيات وما يجرى مجراها نما يعد من اليقينيات .

(١) أقول : يقال خرجت في إثر فلان ، أي في أثره .

وهذه حجة ثانية .

وتقريرها: أنْ تكرار الأفاعيل، وخصوصاً الأفاعيل القوية الشاقة تكل القوى البدنية بأسرها.

وتشهد بذلك:

ورسهد بد. التجربة

والقياس .

أما النجربة: فظاهرة .

وأما القياس: فلأن تلك الأفاعيل ، لا تصدر عن قواها إلا مع انفعال الموضوعات في تلك القوى .

كتأثر الحواس عن المحسوسات، في الإدراك.

وكتحرك الأعضاء ، عند تحريك غيرها ، في الحركة .

والانفعال لا يكون إلاعن قاهر ، يقهرطبيعة المنفعل ويمنعه عن المقاومة ، فيوهنه . والفعل ، وإن كمان مقتضى طبيعة القوة ، لكنه لايكون مقتضى طبيعة العناصر ، التى تتألف موضوعات تلك القوى عنها ، فتكون تلك الطبائع مقسورة عليها ،مقاومة لتلك

القوى في أفعالها .

وكان الضعيف ، في مثل تلك الحال ، غير مشعور به ، كالرائحة الضعيفة إثر القوية .

وأفعال القوة العاقلة قد تكون كثيرًا بخلاف ما وُصف.

والتنازع والتقاوم يقتضي الوهن فبهما جميعاً.

وربما يبلغ الكلال والوهن حدًّا تعجز عنده القوة عن فعلها ، أو تبطل ، كالعين تضعف بعد مشاهدة النور الشديد ، عن الأبصار ، أو تعمى .

[ وأفعال القوى العاقلة قد تكون بخلاف ما وصف ] .

هذه القضية هي صغرى القياس.

وكبراه ما مر .

وتقديره : أن يقال : العاقلة قد لا يكلها كثرة الأفاعيل، وكل قوة بدنية ، فداثماً تكلها كثرة الأفاعيل.

فالعاقلة ليست بدنية .

والعاقلة وإن كان تعقُّلها ، مع انفعال ما، لكنها لا تضعف ولا تكل بالانفعال ؛ لبساطة جوهرها ، وخلوها عن التقاوم المذكور .

بخلاف البدنية .

و إنما قال : [قد يكون كثيراً نحلاف ما وصف] .

ولم يقل : [ دائماً ] .

لآن العاقلة؛ إذا كان تعقلها بمعاونة من المفكرة التي هي قوة بدنية ، فقد تضعف عن التعقل ، لا لذاتها ، ولكن لضعف معاونها.

والحاصل : أن تكرار الأفعال يوهن القوى البدنية، أو يبطلها دائماً ، ولا يوهن العقلية دائماً ، بل ربما يقويها ويشحذها ، فضلا عن الإبطال .

واعتراض الفاضل الشارح:

[ بتجويز كون العاقلة مخالفة لسائر القوى، بالنوع ، مع كون الحميع بدنية . وحينئذ لا يبعد اختصاص البعض بالكلال دون البعض ] .

ساقط ؛ لأن القياس المذكور يأباه .

#### الفصل الرابع

#### زيادة تبصرة

(١) ما كان فعله بالآلة ، ولم يكن له فعل خاص ، لم يكن له فعل في الآلة .

ولهذا فإن القوى الحساسة:

لا تدرك آلتُها بوجه .

ولاتدرك إدراكاتها بوجه .

لأنبا لا آلات لها إلا آلاتها ، وإدراكاتها .

#### وأما قوله:

[الحيال يدرك «البقة» بعد تخيل الحبل فإذن الحكم بأن الضعيف غير

مشعور به أثر القوى ، ليس بكلي ] .

فليس بشيء ؛ لأنهم لا يعنون .

بقوة المحسوس كبره.

ولا بضعفه صغره.

بل يعنون بهما شدة تأثيره في الحاسة ، وضعفه .

(١) أقول : هذه حجة ثالثة .

وهي أوضح من المذكورتين قبلها .

وهي مبنية على قضية واضحة ، وهي أن :

كل فاعل ليس له فعل إلا بتوسط آلة، فلا فعل له في شيء، لا يمكن أن تتوسط آلته بينه و بين ذلك الشيء.

ويتفرع منه مقدمة هي كبرى هذه الحجة ، وهي قولنا :

كل مدرك بآلة جسمانية ، فلا يمكنه أن يدرك :

ذاته .

```
ولا فعل لها إلا بـآلاتها .
```

### وليست القوى العقلية كذلك ؛ فإنها تعقل كل شيء \*

ولا آلته .

ولا إدراكه.

فإن الآلة الجسمانية لا يمكن أن تتوسط بينه وبين هذه الأمور .

وصغراها قولنا :

العاقلة مدركة.

لذاتها.

ولادراكاتها .

ولجميع ما يظن أنه آلها .

والنتيجة قولنا :

فليست العاقلة مدركة بآلة جسمانية.

واعتراض الفاضل الشارح : على ذلك :

[ بتجويز تعلق المدركة الجسمانية :

بنفسها و بما عداها ] .

مندفع بما مر فى ١ النمط السادس ١، من امتناع صدور الأفعال عن القوى الحالة فى الأجسام ، من غير توسط تلك الأجسام .

والشيخ إنما تمثل:

بالقوى الحساسة التي لا يمكن لها أن تدرك :

أنفسها .

ولا آلاتها.

ولا إدراكاتها.

لإيضاح فساد الحكم على القوى الجسمانية المدركة ، بإدرك كل شيء .

#### الفصل الحامس

#### زيادة تبصرة

(١) لو كانت القوة العقلية منطبعة في جسم :

من قلب.

أو دماغ .

(١) أقول : وهذه حجة رابعة .

وهي أوضح الحجج على هذا المطلوب.

وهي مبنية على مقدمات :

إحداها : أن الإدراك إنما يكون بمقارنة صورة المدرك ، للمدرك .

والثانية : أن المدرك إن كان مدركاً بذاته ، كانت المقارنة بحصول الصورة في ذاته .

وإن كان مدركاً بآلة ، كانت بحصولها في آلته .

وهذان مما مر بيالهما « في المط الثالث » .

والثالثة : أن الأمور الجسمانية لا يمكن أن تكون فاعلة، إلا بوساطة أجسامها التي هي . موضوعاتها .

فإذن تلك الأجسام آلاتها في أفعالها .

وهذا عما مر بيانه في « الغط السادس » .

والرابعة : أن الأمور المتحدة في الماهية لا تتغاير إلا :

بسبب اقترانها بأمور متغايرة :

إما مادية : كتغاير الأشخاص المتفقة بالنوع .

أو غبر مادية : كتغاير الأنواع المتفقة بالحنس.

أو بسبب اقتران البعض بشيء ، وتجرد البعض عنه .

وذلك الشيء :

إما مادى : وهو كتغاير الإنسان الجزئي ، للإنسان من حيث هو طبيعة .

لكانت دائمة التعقل له .

أو كانت لا نتعقله آلبتة .

لأَنها إنما تتعقل بحصول صورة المتعقَّل لها .

أو غير مادى : وهو كتغاير الإنسان الكلي للإنسان من حيث هو طبيعة .

ويتبين من ذلك امتناع تغاير الأشخاص المتفقة بالنوع ، من تغاير المواد وما يجرى مجراها ؛ على ما نبين في « النمط الرابع » .

وإذ قد تقدم هذا فنقول :

هذه الحجة استثنائية : مكونة من متصلة مؤلفة من :

حملية ، ومنفصلة ، وهي قولنا :

لوكانت القوة العاقلة منطبعة في جسم ، لكانت هي :

إما دائمة التعقل لذلك الجسم.

أو غير متعقلة له في وقت من الأوقات .

والنزوم إنما يتبين بإبطال قسم آخر ، تصير به المنفصلة حقيقية :

وهو أن يكون تعقل العاقل لذلك الحسم في وقت دون وقت .

فالشيخ أبطل هذا القسم بياناً لملازمة المتصلة المذكورة .

وقوله : [ لأنها إنما تتعقل بحصول صورة المتعقَّل لها ] .

إشارة إلى المقدمة الأولى ، التي ذكرناها .

وإنما أوردها ؛ لأن القسم الفاسد من المنفصلة ، إنما يتبين فساده بها . وقوله :

[ فإن استأنفت تعقلا بعد مالم يكن ، فيكون قد حصل لها صورة المتعقل ، بعد ما لم يكن لها ] .

متصلة أخرى ، وضع في مقدمها :

القسم الفاسد :

وهو تجدد التعقل .

وفى تاليها تجدد الصورة اللازم لتجدد العقل .

فإن استأنفت تعقلا بعد ما لم يكن ، فيكون قد حصل لها صورة المتعقل ، بعد ما لم يكن لها .

ولأنها مادية ، فيلزم أن يكون ما يحصل لها من صورة المتعقل، من مادته موجودًا في مادته أيضاً.

وقوله : [ ولأنَّها مادية ] .

إشارة إلى المقدمة الثالثة ؛ وهي :

كون المادة آلة للمدركة المادية.

وقوله :

[فيلزم أن يكون ما يحصل لها من صورة المتعقل ، من مادته، موجوداً فى مادته أيضاً ] .

اشارة إلى المقدمة الثانية.

وقوله : [ ولأن حصوله متجدد فهو غير الصورة التي لم نزل له في مادته ، لمادته بالعدد].

إشارة إلى تغاير الصورتين ــ أعنى صورتى الآلة المتجددة عند التعقل ، والمستمرة الوجود ــ حالتي والتعقل عدمه .

وهذا التغايرلازم للتالى المذكور .

وقوله :

[ فيكون قد حصل في مادة واحدة، مكنوفة بأعراض بأعيانها ، صورتان
 لشيء واحد معاً ] .

إشارة إلى المقدمة الرابعة .

و إنما قيد المادة : [ باكتناف أعراض بأعيانها ] .

لأن الأعراض المختلفة ، قد تكون مقتضية لتغاير المادة .

وقوله : [ وقد سبق بیان فساد هذا ] .

إشارة إلى ما مر في ه النمط الرابع ٣ .

وعند ذلك ظهر فساد التالي المقتضي لفساد المقدم.

ولأَن حصوله متجدد ، فهو غير الصورة التي لم تزل له في مادته

لمادته ، بالعدد .

وهو فرض استثناف تعقل الآلة .

فظهر من ذلك:

أن العاقلة إنما كانت عاقلة بالصورة المستمرة الوجود معها .

وهو المراد من قوله :

[ فإذن هذه الصورة التى بها تصير القوة المتعقلة، متعقلة لآلبها، تكون الصورة
 التي الشيء الذي فيه القوة المتعقلة ع.

وقوله : ٦ والقوة المتعقلة مقارنة لها دائماً ٢ .

إشارة إلى معينهما في جميع الأوقات.

وقوله :

إ فإما أن تكون تلك المقارنة :

توجب التعقل دائماً .

أو لا تحتمل التعقل أصلا].

إنتاج لاستلزام مقدم المتصلة الأولى ، المنفصلة المذكورة ، التي هي تالى تلك المتصلة. وقوله : [وليس ولا واحد من الأمرين بصحيح].

رود . [ريس رو و عد مل مو روي بصحيح ] . استثناء لنقيض التالي بفساد قسمي المنفصلة معاً ؛ لأن الحق كون الإنسان متعقلاً

لأعضائه في وقت دون وقت .

فإذن المقدم ــ وهو كون العاقلة منطبعة فى جسم ــ. باطل . وهو المطلوب :

والفاضل الشارح: أعاد الاعتراض على المقدمات المذكورة في هذا الموضع.

فنها : قوله على المقدمة الأولى :

[ المعقول من السياء ليس بمساو للسياء الموجودة فى الخارج ، فى تمام الماهية .

وإلا لِحَازُ أَنْ يَكُونُ السَّوَادُ مثل البياضُ في تَمَامُ المَاهِيةُ ؛ لأَنَّ المُناسِبَةُ :

بين السواد .

والبياض ـ

فيكون قد حصل في مادة واحدة مكنوفة بأعراض بأعيانها ، صورتان لشيء واحد ، معاً .

وقد سبق بيان فساد هذا .

لاشتراكهما في كونهما عرضين حالين في المحل ، محسوسين .

أتم منالمناسبة:

بین المعقول من السهاء ، اللدی هو عرض غیر محسوس حال فی محل کذلك . و بین السهاء الموجودة التی همی جوهر محسوس موجود فی الخارج ، محیط بالأرض ] .

وأنا أعود أيضاً فأقول:

إن ماهية الشيء هي ما يحصل في العقل من ذلك الشيء نفسه، دون عوارضه الحارجة عنه ؛ ولذلك اشتقت لفظة : [ الماهية ] .

من لفظة . [ ما هو ] .

فالجواب عنها يكون بها .

ولما كان ذلك كذلك ، كان معنى قول القائل:

[ المعقول من السهاء ، ليس بمساو للسهاء الموجودة في الحارج ] .

هو : [أن السهاء المعقولة المجردة عن اللواحق :ليست بمساوية للسهاء المحسوسة المقارنة إياها ٢ .

وحبنند:

إن أراد بعدم المساواة :

التجرد .

واللاتجرد.

كان صادقاً.

و إن أراد به :

أن مفهوم السهاء نفسه ليس بمشترك :

الاشارات والتنبيهات

فإذن هذه الصورة التي بها تصير القوة المتعقلة ، متعقلة لآلاتها ، تكون الصورة التي للشيء، الذي فيه القوة المتعقلة.

بين المجردة .

والمقارنة .

كان ذلك كاذباً .

فإن زاد وقال :

[ المعقول من السهاء ، ليس بمساو للسهاء الموجودة في تمام الماهية ] .

كما قال هذا الفاضل.

کان معناه :

[ أن المعقول من السهاء ليس بمساو للسهاء

الموجودة ، في تمام المعقولية .

أى ليس بمساولها ، حال كونها معقولة ] .

فهذا هذيان كما نسمعه .

فإن المعقول من السهاء نفس ماهية السهاء الموجودة ، فضلا عن المساواة .

. . .

وأما كون السواد غبر مساو للبياض فى تمام المعقولية ، فظاهر . وظاهر أن المناسبة بين الموضعين غير صحيحة ؛ فإن الفرق :

بين السهاء المعقولة .

والمحسوسة .

بكون إحداهما عرضاً في محل مجرد غير محسوس .

والأخرى جوهراً محسوساً ، لا في محلٍ .

فرق بين الطبيعة النوعية المحصلة، المأخوذة :

تارة مع عوارض .

وتارة مع مقابلاتها .

والفرق بين السواد والبياض فرق :

بين الطبيعة الحنسية غير المحصلة ، المأخوذة :

والقوة المتعقلة مقارنة لها دائماً .

فإما أن تكون تلك المقارنة توجب التعقل دائماً .

تارة مع فصل يقومها نوعاً.

بارة مع فصل آخر يقومها نوعاً مضادًا اللأول .

على أن السهاء المعقولة إذا أخذت منحيث هي عرض قائم بنفس ما ، لم تكن ماهية للسهاء ، إنما تكون ماهية لها من حيث تكون صورة حصلت في العقل مطابقة لها .

ومنها قوله :

[لا يلزم من كون اا-اقلة متعقلة لمحلها بصورة مساوية لمحلها، اجتماع صورتين
 مثالتين في علمها

لأن إحداهما حالة في العاقلة .

والأخرى محل لها ] .

والحواب عنه ، بعد ما مر :

أن العاقلة لو كانت محلا لصورة، من غير أن تحل تلك الصورة في محلها ، كانت ذات فعل من غير مشاركة المحل .

ولما كان كل فاعل جسهانى ، فاعلا بمشاركة الجسم ، لما مر فى المقدمة الثالثة ، كان كل فاعل من غير مشاركة الجسم، فهو غير جسمانى .

فإذن العاقلة ليست بجسمانية .

ولوكانت محلا لصورة ، حلت في محلها ، عاد المحال المذكور.

فإن قيل: الفرق بين الصورتين باق:

لأن إحداهما : حالة في العاقلة ، وفي محلها معاً .

والأخرى حالة في محلها فقط.

قلنا : هذا النوع من المحلول اقتران ما ، على ما مر .

واقتران الشيء بأحد الشيئين المتقارنين دون الآخر ، غير معقول .

ومع ذلك؛ فالمحال المذكور باق بحاله؛ للقول بحلول صورتين متحدتى الماهية في علم واحد.

# أو لا يحتمل التعقل أصلا .

## وليس ولا واحد من الأمرين بصحيح.

ومنها : قوله :

[ الجسم قد يحل فيه أعراض .

ولا شك أن وجوداتها الزائدة على ماهياتها ، متماثلة، وحالة في الجسم .

ويلزم من ذلك اجبَاع المثلين] .

والجواب : الوجود ليس بعرض حال في محل .

ووجودات الأعراض ليست بمماثلة ، بل :

هي متخالفة بالحقائق.

ومتشاركة في لازم واحد ، دو الوجود المشترك المقول بالتشكيك عليها وعلى غيرها .

• • •

وهذه الاعتراضات وأمثالها ، متوالمة من الأصول الفاسدة، التي سبق ذكرها .

ومنها : قوله :

[ هذه الحجة بعيمها تقتضي :

إما كون النفس عالمة بصفاتها ولوازمها أمدا

أو غير عالمة بشيء منها في وقت من الأوقات .

وذلك لبيانكم الذي ذكرتموه بعينه ] .

والجواب : أن الصفات واللوازم منقسمة :

إلى ما يجب للنفس لذاتها ككونها مدركة لذاتها .

وإلى ما يجب لها بعد مقايسها بالأشياء المغايرة لها، ككونها مجردة عن المادة ، وغير موجودة فى الموضوع .

والنفس مدركة للصنف الأول دائمًا، كما كانت مدركة لذاتها دائمًا.

وليست بمدركة للصنف الثاني إلا حالة المقايسة لفقدان الشرط ، في غير تلك الحالة .

### الفصل السادس تكملة لهذه الإشارات

(١) فاعلم من هذا أن الجوهر العاقل ، مثاله أن يعقل بذاته.

(٢) ولأنه أصل فلن يكون مركباً من قوة قابلة للفساد، مقارنة

#### لقوة الثبات .

(١) أقول: لما فرغ من إقامة الحجة على كون النفس عاقلة بذاتها ، عاد إلى إكمال
 الكلام في بقائها على كمالاتها الذاتية، بعد مفارقة البدن .

ولذلك وسم الفصل بـ « تكملة الفصول المتقدمة » .

وجعل قوله : [ فاعلم من هذا أن الجوهر العاقل، مثاله أن يعقل بذاته ] .

نتيجة للحجة المذكررة .

(٢) أقول : هذا ابتداء احتجاجه على بقاء النفس .

و يريد بالأصل كل بسيط غير حال في شيء ، من شأنه أن توجد فيه أعراض وصور ، وأن تزول عنه تلك الأعراض والصور ، وهو باق في الحالتين .

فهو أصل بالقياس إليهما .

وإذا تقرر هذا فنقول :

كل موجود يبني زماناً. ويكون من شأن أن يفسد ، كان قبل الفساد :

باقياً بالفعل .

وفاسدًا بالقوة .

وفعل البقاء غير فعل انفساد ، و إلا لكان :

كل باق ممكن الفساد .

وكل ممكن الفساد باقياً.

فإذن هما لأمرين مختلفين.

والأصل لايمكن أن يكون مشتملا على شيئين مختلفين ؛ إذ هو بسيط .

فالنفس:

فإن أخذت لا على أنها أصل ، بل كالمركب من :

شيء كالهيولي .

وشيء كالصورة .

عمدنا بالكلام نحو الأصل من جزئيه .

(٣) والأعراض وجودها في موضوعاتها ، فقوة فسادها ، وحدوثها ، هي في موضوعاتها .

فلم يجتمع فيها تركيب.

إن كانت أصلا، فلن تكون مركبة من قوة قابلة للفساد ، ومقارنة لقوة الثبات .

وإن لم تكن أصلا، أى لم تكن بسيطاً غير حال ، كانت :

إما مركباً .

وإما حالاً .

والثاني باطل لم .

والمركب يكون مركباً من بسائط ، غير حالة :

إما بعضها، كالمادة من الجسم.

وإما كالها .

وعلى التقديرين فالبسيط غير الحامل ، أعنى الأصل ، موجود فى المركب ، وهو غير مرك :

من قوة الفساد.

ووجود الثيات .

(٣) أقول : هذا جواب عن سؤال ، وهو أن يقال :

كثير من الأعراض والصور تكون باقية ممكنة الفساد مع بساطها ، فهلا كانت النفس كذلك ؟

فأجاب :

بأن قوة فساد أمثالها إنما تكون في موضوعاتها ، الحاملة لوجوداتها .

# (٤) وإذا كان كذلك ، لم يكن أمثال هذه في أنفسها ،

وذلك لا ينافى بساطتها فى ذواتها .

أما مالا يكون له حامل وجود ، فاجتماع الأمرين فيه ، ينافى بساطته .

( ٤ ) أقول : أي إذا ثبت أن النفس :

إما أصل .

وإما ذات أصل .

لم تكن هي .

وما بجری مجراها .

مما لا تركيب فيه ، ولا هو بحال في غيره .

ثما يقبل الفساد .

فإن البقاء وقوة الفساد لا يجتمعان في البسيط .

والأول حاصل .

فالثاني ليس بحاصل.

فإذن النفس لا عكر أن تفسد .

وړدن التعمل د يمجن ان معمد .

وإنما قال : [ بعد وجوبها يعلل ، وثباتها بها ] .

لأن أصل الوجود ، و بقاءه ، يكونان في ممكنات الوجود ، مستفادين من عللها .

واعترض الفاضل الشارح: فقال:

[ لو كان للنفس هيولى وصورة مخالفتان لهيولى الأجسام وصورها ، وكان الباقى منها هيولاها وحدها ، لما كان الباقى من النفس ، هو النفس ، بل جزءًا منها .

وحينئذ يجوز أن لا تكون كمالاتها الذاتية باقية ؛ لأنها تابعة لصورتها ] .

والجواب : أن هيولى النفس :

إما ذات وضع .

أو غير ذات وضع .

والأول محال ؛ لأنَّ ذا الوضع لا يكون جزءًا لما لا وضع له .

والثاني لا يخلو:

#### قابلة للفساد بعد وجوبها بعللها ، وثباتها بها \*

إما أن تكون مع كوبها غير ذات وضع ، ذات قوام بانفرادها .

أو لم تكن .

فإن كانت ، كانت عاقلة بذاتها ، على ما مر ، وكانت هي النفس ، وقد فرضناها جزءًا منها .

هذا خلف .

وإن لم تكن ذات قوام بانفرادها :

فإما أن يكون للبدن تأثير في إقامتها .

أو لم يكن :

فإن كان ، كانت النفس غير مستغنية فى وجودها عن البدن ، فلم تكن ذات فعل بانفرادها على ما مر ، وقد فرغنا من إبطال هذا القسيم .

وإن لم يكن للبدن تأثير في إقامها ، كانت باقية بما يقيمها ، وإن لم يكن البدن موجوداً .

وهو المطلوب .

ثم إن الصور المقيمة إياها ، والكمالات التابعة لتلك الصور ، لا يجوز أن تفسد ، وتتغير ، بعد انقطاع علاقتها عن البدن؛ لأن التغير لا يوجد إلا مستنداً إلى جسم متحرك، كما نقرر في الأصول الحكمية .

ثم قال :

[ والنفس تحت مقولة الجوهر ، فهي مركبة من :

جنس.

وفصل .

والحنس والفصل إذا أخذا بشرط التجرد ، كانا :

مادة .

وصورة .

فالنفس عندهم مركبة من مادة وصورة وذلك يؤيد ما ذكرناه ] .

والحواب : أن هذا مغالطة باشتراك الاسم ؛ فإن المادة والصورة تقعان : على ما ذكره . وعلى جزأى الحسم . مالتشابه. وإلا فجميع أنواع الأعراض أيضاً مركبة من : وصورة . نم قال : 7 الفساد والحدوث متساويان: في احتماجهما إلى: امكان سسقهما . وإلى محل لذلك الإمكان. أو في استغنائهما عن ذلك . فإن استغنى إمكان الحدوث عن المحل ، مع وقوع الحدوث ، فليستغن إمكان الفساد عنه أيضاً ، مع وقوع الفساد . وإن افتقر الإمكان إلى محل، هو البدن، فليكن البدن أيضاً محلاً، لامكان الفساد. وبالحملة : يجوز أن يكون البدن شرطاً لوجود النفس. . ويلزم منه انعدام المشروط عند فقدان الشرط]. والحواب : أن كون الشيء محلاً : لإمكان وجود ما هو مباين القوام له . أو لامكان فساده. غير معقول. فإن معنى كون الحسم محلاً ، لإمكان وجود السواد ، هو نهيؤه لوجود السواد فيه ، حتى يكون حال وجود السواد مقترناً به .

وكذلك في إمكان الفساد.

ولذلك امتنع كون الشيء محلاً لإمكان فساد ذاته .

فالبدن ليس بمحل:

لإمكان حدوث النفس ، من حيث هو مباين لها .

ولا لإمكان فسادها أصلاً.

بل إنما كان مع هيأة محصوصة موجودة ، قبل حدوثالنفس، محلاً لإمكان، ونهيؤًا لحدوث صورة إنسانية تقارنه ، وتقومه نوعاً محصلا .

ولم يكن وجود تلك الصورة ممكناً ، إلا مع ما هو مبدؤها القريب بالذات ، أعنى النفس ، فحدث بحسب استعداده ، وتهيئه ذلك ، مبدأ الصورة المقارنة المقومة إياه ، على وجه كان ذلك المبدأ مربطاً به ، هذا النوع من الارتباط .

وزال بذلك الحدوث ، ذلك الإمكان والنهيؤ ، عن البدن ؛ إذ زال عنه ما كان البدن معه محلا لإمكان حدوث النفس، أعنى الهيأة المحصوصة ؛ فنى البدن محلاً لإمكان فساد الصورة المقارنة له ، وزوال ذلك الارتباط عنه فقط .

وامتنع أن يكون محملاً لفساد ذلك المبدأ ، من حيث هو ذات مباين له .

فإذنَ البدن مع هيأة مخصوصة ، شرط في حدوث النفس ، من حيث :

هى صورة . أو مبدأ صورة .

الا من حيث هي موجود مجرد .

وليس بشرط في وجودها .

والشيء إذا حدث ، فلا يفسد بفساد ما هو شرط فى حدوثه ، كالبيت، فإنه يبقى بعد موت البناء الذي كان شرطاً فى حدوثه .

فإن قيل : ليم َ أوجب استيجاب البدن لحدوث صورة ما ، حدوث مبندأ لتلك الصورة ، ولم يوجب استيجابه لفساد تلك الصورة ، فساد مبدأ ذلك ؟

وما الفرق بين الأمرين ؟

قلنا ؛ لأن ما يقتضى حدوث معلول ما؛ فإنما يقتضى وجود جميع علل ذلك المعلول بشرائطها .

وما يقتضى فساد معلول ، لا يقتضى فساد العلل بل يكفيه فساد شرط ما ، ولو كان عدميًّا .

## الفصل السابع وهم وتنبيه

(١) إن قوماً من المتصدرين يقع عندهم أن الجوهر العاقل إذا عقل عقلية صار هو هي .

فلنفرض الجوهر العاقل ، عقل (١) .

وكان هو على قولهم ، بعينه المعقول من (١) .

فهل هو حينئذ كما كان عند ما لم يعقل (١).

أو بطل منه ذات ؟

فإن كان كما كان ، فسواء :

(١) أقول: لما فرغ من إثبات وجوب بقاء النفس الناطقة، مع معقولاً بها المكتسبة بذائها ، التي هي كمالاً تها الذاتية .

أراد أن يبين كيفية اتصافها بتلك الكمالات.

فبدأ بإبطال مذهب فاسد فى ذلك ، كان مشهوراً بعد المعلم الأول، عند المشائين من أصحابه .

وهو القول باتحاد :

العاقل .

بالصورة الموجودة فيه .

عند تعقله إياها .

فحكى أولا مذهبهم ذلك ، وإياهم عنى بقوله :

[ إن قوماً من المتصدرين يقع عندهم أن الجوهر العاقل إذا عقل صورة عقلية ؛ صار هو هي ] . عقل (١) ، أو لم يعقلها .

وإن كان بطل منه ذاكِ :

أبطل على أنه حال له ؟

أو على أنه ذاته ؟

فإن كان على أنه حال له ، والذات باقية ، فهو كسائر الاستحالات ، ليس هو على ما يقولون .

وإن كان على أنه ذاته ، فقد بطل ذاته ، وحدث شيء آخر ، ليس أنه صار هو شيئاً آخر .

على أذك إذا تأملت هذا أيضاً علمت أنه يقتضى هيول مشتركة ، وتجدد مركب لا بسيط. \*

واحتجاجهم على ذلك هو ما قرره فى كتابه المرسوم بـ « المبدأ والمعاد » فى فصل مترجم ، بأن :

<sup>[</sup> واجب الوجود معقول للذات وعقل للذات ] .

فإنه صنف ذلك الكتاب تقريراً لمذهبهم فى المبدأ والمعاد ، حسبما اشترطه فى صدر صنيفه .

ثم إنه نبه على فساد هذا المذهب بقوله :

<sup>[</sup> فلنفرض الجوهر العاقل ، . . الخ ] . وهو ظاهر .

### الفصل الثامن

#### زيادة تنبيه

(١) وأيضاً : إذا عقل (١).

ثم عقل (ت).

أَيكون كما كان عند ما عقل (١) ؟ حتى يكون سواءً عقلَ

(ب) أم لم يعقلها ؟

أو يصير شيئاً آخر ؟ ويلزم منه ما تقدم ذكره \*

(١) أقول: معناه ظاهر.

وزيادة التنبيه فيه هو أنه يلزم أنه .

إذا عقل (١) صار (١).

فإذا عقل (س):

فإن بطل كونه (١) فهو متجدد الذات ، عند كل تعقل .

و إن لم يبطل عنه ذلك :

بل بني (١) .

ولم يصر (ب).

تاقضوا مذهبهم .

فإن بقى (١) ، وصار مع ذلك ( ٮ)، كان مع القول باتحاد العاقل بالمعقول ، قولاً باتحاد جميع المعقولات على اختلافها فى الماهيات ،وتكثرها .

وهذا أبين إحالة ، وأشد شناعة ، مما ذكره أولا .

## الفصل الناسع وهم آخر وتـنـبـيه

 (١) وهؤلاء أيضاً قد يقولون : إن النفس الناطقة ، إذا عقلت شيئاً ، فإنما تعقل ذلك الشيء باتصالها بالعقل الفعال.

وهذا حق .

قالوا: واتصالها بالعقل الفعال ، هو أن تصير هى نفس العقل الفعال هو العقل الفعال هو نفسه يتصل بالنفس ، فتكون العقل المستفاد.

وهۇ لاء بىن :

أن يجعلوا العقل الفعال متجزئاً قد يتصل منه شيء دون شيء.

(١) أقول : هذا الوهم هو قولهم : إن النفس الناطقة عند تعقلها معقولاما ، تتحد بالعقل الفعال ، لاتحادها بالعقل المستفاد ، الذي اتحد العقل الفعال به .

ونبه على فساده بلزوم أحد محالين :

إما تجزئة العقل الفعال ، الذي فرض غير قابل للتجزئة.

و إما وجوب حصول جميع المعقولات التي عقلها العقل الفعال للنفس الناطقة ، عند تعقلها معقولا واحداً ، أي معقول كان .

ثم ذكر أن هذا المحال لم يلزمهم على سبيل الانفراد ، بل إنما لزمهم مضافاً إلى المحال الأول المذكور .

وهو معنى قوله :

[ على أن الإحالة فى قولهم : إن النفس الناطقة هى العقل المستفاد حين ما يتصور به ، قائمة "بحالها ] . أو يجعلوا اتصالًا واحدًا به ، يجعل النفس كاملة واصلة إلى كل معقول .

على أن الإحالة في قولهم : إن النفس الناطقة هي العقل المستفاد ، حين ما يتصور به ؛ قائمةً .

#### الفصل العاشر حكامة

(١) وكان لهم رجل يعرف بـ « فرفوريوس » عمل فى العقل والمعقولات كتاباً يثنى عليه المشاؤون ، وهو حشف كله .

وهم يعلمون من أنفسهم أنهم لا يفهمونه ، ولا «فرفوريوس» ففسه .

وقد ذاقضه من أهل زمانه رجل.

وناقض هو ذلك المناقض بما هو أسقط من الأول ه

واعلم أنه كما لزمهم فى الفصل المتقدم ، القول باتحاد جميع الصور المعقولة فقد لزمهم فى هذا الفصل القول باتحاد جميع الذوات العاقلة .

ولهذا أورد هذه الفصول الثلاثة ، في هذا المعنى .

<sup>(</sup>١) أقول : الحشف : أردأ النمر .

ويقال للضرع البالي ، أيضاً ، حشف .

فهذا الفصل دال على أن هذا المذهب كان مذهباً لجماعة من المشائين .

و و فرفوریوس » هذا هو صاحب « ایساغوجی » .

### الفصل الحادى عشر إشارة

(١) اعلم أن قول القـائل : إن شيئاً يصير شيئاً آخر .

لا على سبيل الاستحالة من حال إلى حال .

ولا على سبيل التركيب مع شيء آخر ، ليحدث منهما ثالث .

بل على أنه كان شيئاً واحدًا ، فصار واحدًا آخر .

قولً شعری غیر معقول .

(1) أقول: لما فرغ من إبطال المذهب المذكور، أشار إلى وجه الإبطال بقول كلى:

وهو امتناع اتحاد الشيء بغيره .

ففسر الانحاد أولا .

وذكر أن معناه هو المفهوم الحقيقي من قولهم :

صار شيء شيئاً آخر .

وبيَّن أن هذا القول أيضاً قد يطلق بالمجاز على صيرورة شيء شياً آخر :

بطريق الاستحالة :

وهى أن يزول عن ذلك الشيءالصائرشيء ما، وينضاف إليه شيء آخر يكون معه، مصمرًا إياه.

كما يقال : صار الماء هواء ، والأسود أبيض ، أو ما بالقوة ، ما بالفعل .

أو بطريق النركيب :

وهو أن ينضاف شيء آخر ، إلى الشيء الصائر ، فيتركب المصير إياه عهما .

كما يقال صار النراب طيناً ، والحشب سريراً .

وههنا ليس المراد هو هذين لمعنيين .

بل المراد هو ما يفهم منه بالحقيقة ، وهو أنه :

كان شيئاً واحداً ، فصار هو وحده واحداً آخر .

(٢) فإنه إن كان كل واحد من الأمرين موجودًا ، فهما اثنان متميزان .

وإن كان أحدهما غير موجود ، فقد بطل – إن كان المعدومُ ما هو قبلُ ، حدث شيء آخر ، أو لم يحدث – أن كان بالفرض ثانياً ومصيَّرًا إياه .

وذكر أن ذلك قول شعرى غير معقول ، وإنما نسبه إلى الشعر ؛ لأنه مخيل ، وبسبب تخيله يظنه عوام المتألمة والمتصوفة ، حقًا .

ثم اشتغل بذكر الحجة على فساده .

(٢) أقول تقريره :

أن ههنا أمرين :

أمركان قبل الاتحاد .

وأمر حصل بعده .

والأول هو الصائر هذا الثاني .

والثاني هو المصير إياه لذلك الأول .

فالحال بعد الاتحاد لا يخلو:

إما أن يكون الأمران موجودين معاً .

و إما أن يكون أحدهما موجوداً ، والآخر معدوماً . و إما أن لا يكون واحد مهما موجوداً .

وجميع الأقمام محال .

وبحثيع أرفء على . أما الأول ، فلقوله :

7 إن كان كل واحد من الأمرين موجوداً ، فهما :

اثنان متميزان].

وذلك ينافى الانحاد .

وإن كانا معدومين فلم يصر أحدهما الآخر ، بل إنما يجوز أن يقال : إن الماء صار هواء ، على أن الموضوع للمائية ، خلع المائية ، ولبس الهوائية .

أو ما يجرى هذا المجرى.

وأما القسم الثانى فيحتمل تقديرين :

أحدهما : أن يكون المعدوم بعد الاتحاد هو الأمر الأول ، والموجود هو الأمر الثانى . والآخر : أن كين بالعكس .

والشيخ أبطل هذا القسم بإبطال التقدير الأول فقط؛ لأن التقدير الثانى ظاهر المناقضة للقول بالاتحاد .

فقال : [ و إن كان أحدهما غير موجود ] .

يعنى القسم الثانى من الثلاثة .

[ فقد بطل – إن كان المعدوم ما هوقبل ، حدث شيء آخر أو لم محدث – ] أى فقد بطل على تقدير كون المعدوم هو الأمر المتقدم ، سواء حدث بعد عدمه شيء آخر ، أو لم يحدث .

[ أن كان بالفرض ثانيا ، ومصيرًا إياه ] .

بفتح الهمزة في : [أن].

وهي أن المصدرية الكائنة مع لفظة : [كان] .

فاعلاً لكلمة : [ بطل] .

أى فقد بطل كون الأول بالفرض ثانياً ، ومصيِّراً إياه .

وذلك لأن معنى الاتحاد هو كون الأول الصائر بعينه ثانياً ، مصيَّراً إياه .

فعلى تقدير عدمه لا يكون هو هذا .

والفاضل الشارح: لما تحير في تطبيق هذه العبارة علىالمعنى ، نسبها إلى الاختلال.

# الفصل الثانى عشر

#### تذنيب

(١) فيظهر اك من هذا أن كل ما يُعقل ، فإنه ذات موجودة ، تتقرر فيها الجلايا العقلية ، تقرر شيء في شيء آخر \*

الفصل الثالث عشر

تنبيه

[١] الصور العقلية ، قد يجوز ، بوجه ما ، أن تستفاد من الصور الخارجية .

وأما القسم الثالث ؛ فقد أبطله بقوله :

[وإنكانا معدومين ، فلم يصر أحدهما الآخر].

ثم ذكر مثال أحد ضربي مفهوم الاتحاد بالمجاز ، وهو الاستحالة .

وأشار إلى الضرب الآخر ، أعنى التركيب ، بقوله :

[ وما بجرى هذا المجرى ] .

(١) أقول: لما أبطل المذهب المذكور، صرح بكيفية اتصاف الجوهر العاقل، بكمالاته؛ فإن ذلك هو الغرض من هذه الفصول على ما ذكرنا.

فذكر أنه يكون على سبيل تقرر شيء في شيء آخر .

و [ الحلية ] .

في اللغة ، هي الحبر اليقين .

وإنما عبر عن :

[ المعقولات ] .

بر الحلايا].

لأنها الصور المطابقة لذوات تلك الصور باليقن .

- المحاول : لما فرغ من بيان كيفية ارتسام المعقولات فى الجواهر العاقلة ، أراد أن [1] أقول : لما فرغ من بيان كيفية ارتسام المعقولات فى الجواهر العاقلة ، أراد أن مثلا ، كما تستفيد صورة السماء من السماء .

وقد يجوز أن تسبق الصورة أولًا إلى القوة العاقلة ،ثم يصير لها وجود من خارج .

مثل ما تعقل شكلا ، ثم تجعله موجودًا .

ويجب أن يكون ما يعقله واجبُ الوجود من الكل على الوجه الثاني...

### الفصل الرابع عشر تنبيه

(١) كل واحد من الوجهين قد يجوز أن يحصل من سبب عقلي ، مصور :

يبين أن الأول الواجب لذاته ، وما يتلوه من المبادئ العالمية، على أى نحو من أنحاء التعقل ، يعقل المعقولات .

فقسم المعقولات :

إلى ما تكون عللا لوجود الأعيان الحارجية التي هي صورها ، كتعقل الإنسان عملا غريباً لم يسبقه أحد إلبه ، وإيجاد ما يعقله بعد ذلك .

ويسمى علماً فعنبـًا .

وإلى ما تكون معلولاتِ الأعيان الحارجية .

كتعقل الإنسان شيئاً شاهد صورته .

ويسسى علماً انفعاليتًا .

وننى المصنف الثانى عن الأول تعالى ؛ لامتناع انفعاله عن غيره .

(١) أقول : هذه قسمة أخرى لكل واحد من القسمين المذكورين ، وتقريرها أن يقال :

لموجود الصورة في الأُعيان .

أَو غيرِ موجودها بعدُ :

فى جوهر قابل للصورة المعقولة.

ويجوز أن يكون للجوهر العقلي من ذاته ، لا من غيره .

ولولا ذاك لذهبت العقول المفارقة إلى غير النهاية .

وواجب الوجود يجب أن يكون له ذلك من ذاته \*

كل صورة معقولة:

لشيء موجود في الأعيان ، أعنى كل تعقل انفعالى .

أو لشيء لم يوجد بعد في الأعيان ، أعنى كل تعقل فعلى .

فإما أن بحصل من سبب عقلي :

كالعقل الفعال يصورها فى جوهر ما ، عاقل بالقوة ، قابل لتلك الصورة .

وإما أن يحصل من ذات ذلك الجوهر ، لا من شيء خارج عنه .

والحاصل من الغير، ينتهى إلى الحاصل من الذات، وإلا لتسلسلت الأسباب، أعنى العقول المفارقة إلى غير النهاية .

وقد بانت استحالة ذلك.

فإذن الجوهر الذي تحصل تعقلاته من ذاته، موجود، والأول الواجب تعالى يجب أن يكون علمه :

فعلمًا كما مر .

وحاصلاً له من ذاته لا من غيره ، لما مر أيضاً .

واعلم:

أن فى وجود الصور المعقولة فى ذات العاقل من ذاته نظراً ؛ لأن الفاعل لا يكون قابلاً . وفى وجود الانفعالات مها أيضاً نظراً آخر ؛ لأن العقل بالقوة ، لا يخرج إلى الفعل ، عن غير محرج خارجى ، كما فى « النمط الثالث » .

### الفصل الخامس عشر إشارة

(۱) واجب الوجود يجب أن يعقل ذاته بذاته على ما تحقق. ويعقل ما بعده ومنه وجوده . ويعقل ما بعده ومنه وجوده . ويعقل سائر الأشياء من حيث وجوبها في سلسلة الترتيب النازل من عنده طولًا وعرضاً .

 <sup>(</sup>١) أقول: لما تقرر أن علم الأول تعالى فعلى ، ذاتى ، أشار إلى إحاطته بجميع الموجودات.

فذكر أنه يعقل ذاته ، بذاته ، لكونه عاقلا لذاته، معقولا لذاته، على ما تحقق في النط الرابع » .

ويعقل ما بعده ، يعني المعلول الأول ، من حيث هو علة لما بعده .

والعلم النتام بالعلة النامة، يقتضى العلم بالمعلول؛ فإن العام بالعلة النامة ، لا يتم عن غير العلم بكوبها مستلزمة لجميع ما يازمها لذاتها .

وهذًا العلم يتضمن العلم بلوازمها التي منها معلولاتها الواجبة بوجوبها .

ويعقل سائر الأشياء التي بعد المعلول الأول من حيث وقوعها في سلسلة المعلولية النازلة من عنده :

إما طولاً : كسلسلة المعلولات المترتبة المنهية إليه في ذلك الترتيب .

أو عرضاً : كسلسلة الحوادث التي لا تنهي في ذلك الترتيب إليه ، لكنها تنهي إليه من جهة كون الجميع ممكناً محتاجاً إليه، وهو احتياج عرضي، تتساوى جميع آحاد السلسلة فيه ، بالنسبة إليه .

#### الفصل السادس عشر

#### إشارة

(١) إدراك الأول للأشياء من ذاته فى ذاته ، هو أفضل أنحاء كون الشيء مدركاً ومدركاً .

ويتلوه إدراك الجواهر العقلية اللازمة للأول بإشراق الأُول.

(١) أقول: للإدراك:

اعتبار ، من حيث هو إدراك .

واعتبار من حيث هو حال ما ، للمدرك.

واعتبار من حيث هو حال ما ، للمدرّك .

وتختلف مراتبه بكل واحد من هذه الاعتبارات.

أما اختلافه بحسب ماهيته ، فلكونه :

تارة إحساساً .

وتارة تخيلاً.

وتارة توهماً .

وتارة تعقلا .

وأما اختلافه محسب القياس إلى المدرك:

فلكون الإدراك الفعلى المقتضى لكون المدرِك فاعلا ، أتم وجوداً من الإدراك الانفعالى، المقتضى لكونه منفعلاً .

وأيضاً ، لأن هذا مفيد وجود .

وذاك مستفاد من وجود .

وأما اختلافه عسب القياس إلى المدرك.

فلكون المدرّك المجرد من المادة ، أتم في كونه مدرّكاً ، من المغموس فيها .

ولما بعده من ذاته .

وبعدهما الإدراكات النفسانية التي هي نقش ورسم عن طبائع ،

عقلبة متبددة المبادئ والمناسب .

والمدرك بعلته ، أتم من المدرك بمعلوله .

ولما كان هذا هكذا .

وكان العلم التام بالعلة التامة ، مقتضياً للعلم التام ععلولها .

ولم يكن العلم التام بالمعلول ، علماً تامًّا بعلته .

فإن العلة من حيث هي تامة ، توجب معلولها المعين من حيث هو هو .

والمعلول من حيث هو معلول لا يقتضي علته المعينة ؛ إنما يقتضي علة ما لوجوده .

بل العلم بالعلة ، يقتضى العلم بماهية المعلول وأنيته، والعلم بالمعلول يقتضى العلم بأنية العلم وذن ماهميا .

كان أكمل الإدراكات في ذاتها إدراك الأول:

لذاته بذاته كما هي، ولجميع ما سواه أيضاً بذاته، من حيث هو علة تامة لها ، وهو أيضاً أفضل أنحاء كون الشيء مدركاً ؛ لأزّه فعلى ، ذاتي .

وأفضل أنحاء كون الشيء مدركاً؛ لأنه تام حاصل من الوجه الذي يجب أن يحصل . ويتلوه إدراك الحواهر العقلمة .

أما إدراكها للأول ، فغير ممكن من ذواتها المعلولة، إلا أن الأول لما كان معقدِلاً للناته ، وهي عاقلة لذواتها ، عقلته بإشراق الأول عليها .

ثم عقلت ما دون الأول من الأول تعقلاً دون تعقل الأول إياها ويتلوه إدراكات النفوس المستفادة من :

طرق الحواس .

والتخيلات .

وغيرها .

## الفصل السابع عشر وهم وتنبيه

(١) ولعدك تقول:

إن كانت المعقولات لا تتحد بالعاقل.

وهي كلها نقش ورسم عن طبائع عقلية ؛ لأن غرجها من القوة إلى الفعل عقل متصوّر بصور المعقولات، فينطبع منه فيها بعض تلك الصور، بحسب استعداداتها واتصالها بذلك العقل، وهي إدراكات:

[ متبددة المبادئ ] .

لأن بعضها يحصل من الاستدلال بالعلة على المعلول .

وبعضها بالعكس.

وبعضها من طرق غيرها .

[ ومتبددة المناسبات ] .

لأنبا:

تارة تنتقل من العلم بالشيء ، إلى العلم بما يشابهه .

وتارة إلى العلم بما يقابله .

وتارة على وجوه غيرها .

فهي أنقص مراتب الإدراكات.

وقد حصل أيضاً من جميع ذلك أن الإدراك بقع على أصناف الإدراكات بالتشكيك.

(١) أقول : تقرير الوهم أن يقال :

إنك ذكرت أن المعقولات :

لا تتحد بالعاقل .

ولا بعضها بيعض.

ولا بعضها مع بعض.

لِمَا ذكرتُ .

ثم قد سلمت أن واجب الوجود يعقل كل شيء .

بل هي صور متباينة متقررة في جوهر العاقل .

وذكرت أن الأول الواجب يعقل كل شيء.

فإذن معقولاً ته صور متباينة متقررة في ذاته .

ويلزمك ، على ذلك ، أن لا تكون ذات الأول الواجب واحداً حصًّا ، بل تكون مشتملة على كثرة .

وتقرير التنبيه أن يقال :

إن الأول لما عقل ذاته بذاته .

وكانت ذاته علة للكثرة .

لزمه تعقل الكثرة بسبب تعقله لذاته بذاته .

فتعقله للكثرة لازم معلول له .

فصور الكثرة التي هي معقولاً .. ، هي معلولاته ولوازمه ، مترتبة ترتب المعلولات .

فهى متأخرة عن حقيقة ذاته ، تأخر المعلول عن العلة .

وذاته ليست بمتقومة بها ، ولا بغيرها، بل هي واحدة . وتكثر اللوازم والمعلولات

لا ينافى وحدة علمها الملزومة لها ، سواء كانت اللوازم متقررة فى ذات العلة ، أو مباينة لها . فإذن تقرّر الكثرة المعلولة، فى ذات الواحد القائم بذاته، المتقدم عليها بالعلية والوجود ، لا يقتضى تكثره .

والحاصل: أن الواجب واحد.

ووحدته لا تزول بكثرة الصور المعقولة المتقررة فيه .

فهذا تقرير التنبيه .

وباقى الفصل ظاهر .

ولا شك في أن القول بتقرير لوازم الأول في ذاته .

قول بكون الشيء الواحد قابلا وفاعلا معاً.

وقول بكون الأول موصوفاً بصفات غير إضافية ، ولاسلبية ، على ماذكره الفاضل الشارح .

فليس واحدًا حقًّا ، بل هناك كثرة .

فنقول:

إنه لما كان تعقل ذاته ، بذاته .

ثم يلزم قيوميته عقلًا بذاته ، لذاته ؛ أن يعقل الكثرة .

وقول بكونه محلاً لمعلولاته الممكنة المتكثرة ، تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا . وقبل بأن معلوله الأول غير مباين لذاته .

وبأنه تعالى لا يوجد شيئاً مما يباينه بذاته ، بل بتوسط الأمور الحالة فيه .

إلى غير ذلك مما يخالف الظاهر:

من مذهب الحكماء ، والقدماء ، القائلين بنبي العلم عنه تعالى .

وأفلاطون القائل بقيام الصور المعقولة بذائها .

والمشاؤون القائلون باتحاد العاقل بالمعقول إنما ارتكبوا تلك المحالات حذراً من التزام هذه المعانى.

ولولا أنى اشترطت على نفسي في صدر هذه المقالات :

[أن لا أتعرض لذكر ما أعتمده ، فيا أجده . مخالفاً لما أعتقده] .

لمبينت وجه التقصي من هذه المضايق وغيرها ، بياناً شافياً . لكن الشرط أملك .

ومع ذلك فلا أجد من نفسى رخصة أن لا أشير في هذا الموضع إلى شيء من ذلك أصلا ، فأشير إليه إشارة خفيفة ، يلوح الحق مها لمن هو ميسر لذلك .

فأقول : العاقل ، كما لا يحتاج في إدراك ذاته لذاته ، إلى صورة غير صورة ذاته التي بها هو هو ، فلا يحتاج أيضاً في إدراك ما يصدر عنذاته ، لذاته ، إلى صورة غير صورة ذلك الصادر التي بها هو هو .

واعتبر من نفسك ، أنك تعقل شيئًا بصورة تتصورها ، أو تستحضرها ، فهى صادرة عنك ، لا بانفرادك مطلقاً ؛ بل بمشاركة ما ، من غيرك .

ومع ذلك فأنت لا تعقل تلك الصورة بغيرها .

جاءَت الكثرة لازمة متأخرة ، لا داخلة في الذات مقوَّمة بها. وجاءَت أيضاً على ترتيب .

وكشرة اللوازم من الذات مباينة ، أو غير مباينة ، لا تشلم الوحدة .

بل كما تعقل ذلك الشيء بها ، كذلك تعقلها أيضاً بنفسها ، من غير أن تتضاعف الصور فيك .

بل ربما تتضاعف اعتباراتك المتعلقة بذاتك وبتلك الصورة فقط ، على سبيل الرّكيب .

وإذا كان حالك مع ما يصدر عنك بمشاركة غيرك ، هذه الحال فما ظنك بحال العاقل مع ما يصدر عنه لذاته ، من غير مداخلة غيره فيه ؟

ولا تظنن أن كونك محلا لتلك الصورة ، شرط فى تعقلك إياها ، فإنك تعمل ذاتك ، مع أنك لست يمحل لها، بل إنما كان كونك محلا لتلك الصورة ، شرطاً فى حصول تلك الصورة لك ، الذى هو شرط فى تعقلك إياها .

فإن حصلت تلك الصه رة لك بوجه آخر ، غير الحلول فبك ، حصل التعقل من غير
 حلول فيك .

ومعلوم أن حصول الشيء لفاعله في كونه حصولًا لمغيره، ليس دون حصول الشيء لقابله.

فإذن المعلولات الذاتية للعاقل الفاعل لذاته ، حاصلة له من غير أن تحل فيه .

فهو عاقل إياها ، من غير أن تُكون هي حالة فيه .

وإذا تقدم هذا فأقول :

قد علمت أن الأول عاقل لذاته من غير تغاير :

بين ذاته .

وبين عقله لذاته .

فى الوجود .

إلا في اعتبار المعتبرين على ما مر .

والأَول تعرض له كثرةُ لوازمَ إضافية ، وغيرِ إضافية ، وكثرةُ سلوب ، وبسبب ذلك ، كثرةُ أساء .

لكن لا تأثير لذاك في وحدانية ذاته \*

وحكمت بأن عقله لذاته ، علة لعقله لمعلوله الأول .

فإذا حكمت بكون العلتين ، أعنى ذاته . وعقله لذاته .

شيئاً واحداً في الوجود ، من غير تغاير .

فاحكم بكون المعلولين أيضاً ، أعبى :

المعلول الأول .

وعقل الأول له شيئاً واحداً في الوجود من غير تغاير يقتضي كون :

أحدهما مبايناً للأول.

والثاني متقرراً فيه .

وكما حكمت بكون التغاير في العلنين اعتباريًّا محضاً ، فاحكم بكونه في المعلولين كذلك.

فإذن وجود المعلول الأول ، هو نفس تعقل الأول إياه ، من غير احتياج إلى صورة مستأنفة ، تحل ذات الأول تعالى عن ذلك .

ثم لما كانتُ الجواهر العقلية تعقل ما ليس بمعلولات لها ، بحصول صور فيها .

وهي تعقل الأول الواجب ، ولا موجود إلا ودو معلول للأول الواجب .

كانت جميع صور الموجودات الكلية والجزئية على ماهى عليه فى الوجود، حاصلة فيها . والأول الواجب يعقل تلك الجواهر مع تلك الصور ، لا بصور غيرها ، بل بأعيان تلك الجواهر والصور ، وكذلك الوجود على ما هو عليه .

فإذن لا يعزب عن عامه مثقال ذرة من غير لزوم محال من المحالات المذكورة . فهذا أصل إن حققته ، وبسطته ، انكشف لك كيفية إحاطته تعالى بجميع الأشياء الكلية والجزئية إن شاء الله تعالى .

وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء .

## الفصل الثامن عشر إشارة

(١) الأشياء الجزئية ، قد تعقل كما تعقل الكليات ، من حيث تجب بأسبابها منسوبة إلى مبدأ نوعه في شخصه متخصص به .

كالكسوف الجزئى ، فإنه قد يعقل وقوعه بسبب توافى أسبابه الجزئية ، وإحاطة العقل بها ، وتعقلها كما تعقل الكليات .

ولولا أن تلخيص هذا البحث على الوجه الشافى يستدعى كلاماً بسيطاً ، لا يليق أن نورد أمثاله على سبيل الحشو ، لذكرت ما فيه كفاية ، لكن الاقتصار ههنا على هذا الإيماء أولى .

(١) أقول : يريد التفرقة :

بين إدراك الجزئيات على وجه كلى ، لا يمكن أن يتغير .

و بين إدراكها على وجه جزئى يتغير بتغيرها .

ليبين أن الأول تعالى ، بل كل عاقل، فهو إنما يدرك الجزئيات من حيث هو عاقل على الوجه الأول ، دون الثانى .

وإدراكها على الوجه الثانى لا يحصل إلا بالإحساسأو التخيل، أو ما يجرى مجراهما من الآلات الجسمانية .

وقبل تقرير ذلك نقول : كلية الإدراك وجزئيته نتعلقان بكلية التصورات الواقعة فيه وجزئيتها ، ولا مدخل للتصديقات في ذلك .

فإن قولنا : [ هذا الإنسان ، يقول هذا القول ، في هذا الوقت ] .

جزئي .

وقولنا : [ الإنسان يقول القول فى وقت ] .

کلی ،

وذلك غير الإدراك الجزئى الزمانى الذى يحكم أنه وقع الآن ، أو قبله ، أو يقع بعده .

بل مثل أن تعقل أن كسوفاً جزئيًا يعرض عند حصول القمر ، وهو جزئي ما ، وقت كذا ، وهو جزئي ما ، في مقابلة كذا .

ثم ربما وقع ذاك الكسوف ، ولم يكن عند العاقل الأول إحاطة بأنه وقع ، أو لم يقع .

ولم يتغير فيهما إلا حال الإنسان ، والوقت ، والقول :

بالجزئية .

والكلية .

وكل جزئى يتعلق به حكم : فله طبيعة توجد فى شخصه ، إنما تصير تلك الطبيعة جزئية لا يدركها ، ولا يتناولها البرهان والحد .

بسبب انضياف معنى الإشارة الحسية إليها، أو ما يجرى مجراها من المخصصات التي لا سبيل إلى إدراكها ، إلا الحس وما يجرى مجراه .

فإن أخذت تلك الطبيعة مجردة عن تلك المخصصات، صارت كاية يدركها العقل؛ ويتناولها البردان والحد، وكان الحكم المتعلق بها، حين كومها جزئية، باقياً : بحاله ؛ اللهم إلا أن يكون الحكم متعلقاً بالأمور المخصصة من حيث هي مخصصة.

وإذا ثبت هذا فنقول:

كل من أدرك علل الكائنات، من حيث إنها طبائع ، وأدرك أحوالها الجزئية ، وأحكامها ، كتلاقيها ، وتبايها ، وتباعدها ، وتبكها، وتحللها ؛ من حيث هي متعلقة بتلك الطبائع ، وأدرك الأمور التي تحدث :

معها .

ويعدها .

وقبلها .

وإن كان معقولًا له على النحو الأول ، لأن هذا إدراك آخر جزئى ، يحدث مع حدوث المدرك ، ويزول مع زواله .

وذلك الأول يكون ثابتاً الدهر كله ، وإن كان علماً بجزئى ، وهو أن العاقل يعقل أن بين كونه القمر فى موضع كذا ، وبين كونه فى موضع كذا ، وبين كونه فى موضع كذا يكون كسوت معين ، فى وقت من زمان أول الحالين محدود .

فقد حصل عنده صورة العالم منطبقة على جميع كلياته ، وجزئياته الثابتة ، والمتجددة المتصرمة ، الحاصة بوقت دون وقت ، كما عليه الوجود ، غير مغايرة إيادا بشيء .

وتكون تلك الصورة بعينها منطبقة على عوالم أخر، لو حصلت فى الوجود، مثل هذا العالم بعينه .

فتكون صورة كالية منطبقة على الجزئيات الحادثة فى أزمنتها متغيرة بتغيرها ، هكذا بكون إدراك الجزئيات على الهجه الكل

ونمود إلى شرح الكتاب .

فقوله :

[ الأشياء الجزئية قد تعقل كما تعقل الكليات ] .

إشارة إلى إدراكها من حيثهي طبائع مجردة عن المخصصات المذكورة وقيدها بقوله :

[ من حيث تجب بأسبابها ] .

ليكون الإدراك لتلك الأشياء مع كونه كليًّا يفينيًّا غير ظلى .

ثم قال :

[ منسوبة إلى مبدأ نوعه في شخصه ] .

أى منسوبة إلى مبدأ ، طبهعته النوعية موجودة فى شخصه ؛ ذلك لأنها غير موجودة فى غير ذلك الشخص ، بل مع تجويز أنها موجودة فى غيره .

من حيث يكون الجميع واقماً في أوقات يتحدد بعضها ببعض على وجه لا يفوته ، شيء أصلا .

```
عقله ذلك أمرثابت :
```

قبل كون الكسوف.

ومعه .

#### وبعده .

والمراد أن تلك الأشياء إنما تجب بأسبابها من حيث هي طبائع أيضاً .

ثم قال : [ تتخصص به ] .

أى تتخصص تلك الجزئيات بطبيعة ذلك المبدأ .

وإنما نسبها إلى مبدأ كذلك لأن الجزئى من حيث هو جزئى .

لا يكون معلولا لطبيعة غير جزئية .

ولا الطبيعة علة له من حيث هو كذلك .

و ما في كلامه ظاهر إلى قوله:

[ وهو أن العاقل لأن بين كون القمر في موضع كذا . . . إلى آخره ] .

ومعناه أن من يعقل أن :

بين كون القمر فى أول الحمل مثلا . وبين كونه فى أول الثور . يكون كسوف معين فى وقت مخدود من زمان كونه فى أول الحمل ، فالوقت الذى

سار القمر فيه من أول الحمل ، عشر درجات .

فإنما يكون تعقل ذلك العاقل لهذه الأمور ، أمراً ثابتاً .

قبل وقت الكموف .

ومعه .

و بعده .

فظهر من هذا البيان أن تحديد زمان الكسوف : ب [ زمان أول الحالين ] .

أعنى كون القمر في أول الحمل ،

واجب .

فإن وقت الكسوف إنما يتحدد به ، أو بما يجرى جراه ، وليس زيادة غير محتاج الها ، كما ظنه الفاضل الشارح .

الإشارات والننبيهات

### الفصل التاسع عشر تنبيه وإشارة

(١) قد تنغير الصفات للأشياء على وجوه :

(٢) منها مثل أن يسود الذي كان أبيض ، وذاك باستحالة

صفة متقررة ، غير مضافة .

(٣) ومنها مثل أن يكون الشيء قادرًا على تحريك جسم ما ،

(١) أقول: هذا الفصل يشتمل على:

قسمة الصفات إلى أصنافها .

وبيان ما يتغير منها بتغير الأمور الخارجة عن ذات الموصوف .

وما لا يتغير .

ليستدل بذلك على نبي الصنف الأول عن الواجب الأول جل ذكره .

وتلك القسمة أن يقال :

الصفة .

إما أن تكون متفررة في الموصوف، غير مقتضية لإضافته إلى غيره .

وإما أن تكون مقتضية لإضافته إلى غيره ، وليست متقررة في ذاته .

وإما أن نكون متقررة ومقتضية للإضافة معاً .

وهي تنقسم :

إلى ما لا يتغير بتغير المضاف إليه .

وإلى ما يتغير بتغيره . فهذه أربعة أصناف .

(٢) هذا هو الصنف الأول من الأربعة . وهو ظاهر .

والصنف الثاني غير مذكور في هذا الفصل.

(٣) أقول : وهذا هو الصنف الثالث :

وهو الصفة المتقررة في الموصوف ، المقتضية لإضافته إلى شيء من خارج ، التي

#### فلو عدم ذلك الجسم :

استحال أن يقال : إنه قادر على تحريكه .

فاستحال إذن هو عن صفته ، ولكن من غير تغير في ذاته ، بل في إضافته .

فإن كونه قادرًا ، صفة له واحدة ، تلحقها إضافة إلى أمر كلى ، من تحريك أجسام بحال ما مثلا ، لزوماً أُوليًّا ذاتيًّا ، ويدخل فى ذاك زيد ، وعمرو ، وحجارة ، وشجرة ، دخولًا ثانياً .

لا تتغير بتغير ذلك الشيء في الحارج ، وإن كانت نتغير إضافته إلى ذلك الشيء .

وهوكالقدرة ، التي هي هيأة ما للذات ، بسببها يصح أن يصدر عن تلك الذات، ممل .

وهي تقتضي كون القادر مضافاً إلى مقدور عليه ، ولا تتغير بتغير المضاف إليه .

فإنّ القادر على تحريك زيد ، لا يصير غير قادر فى ذاته عند انعدام زيد ، ولكن تتغير إضافته تلك؛ فإنه حينئذ لا يكون قادراً على تحريك زيد، وإن كان قادراً فى ذاته.

والسبب في ذلك ، أن القدرة تستلزم الإضافة :

إلى أمركلي ، لزوماً أولبًّا ذانيًّا .

وإلى الجزئيات التي تقع تحت ذلك الكلي لزوماً ثانياً غير ذاتى ، بل بسبب ذلك الكلي .

والأَمر الكلي الذي تتعلق الصفة به لا يمكن أن يتغير ، فلأجل ذلك لا يتطرق التغير إلى الصفة .

وَأَمَا الْجَزْئِياتَ فَقَدْ تَنْفِيرَ ، وبَتَغْيِرِهَا تَتْغَيْرِ الإِضَافَاتِ الْجَزْئِيَةِ الْعَرْضِيَةِ ، المُتَعَلَّقَةَ بها . وهذا الصنف كالمقابل للأول :

لأنه صفة متقررة ذات إضافة :

والأول : متقررة عارية عن الإضافة .

فإنه ليس كونه قادرًا ، متعلقاً به الإضافات المتعينة ، تعلق ما لا بد منه ؛ فإنه لو لم يكن زيد أصلا في الإمكان ، ولم تقع إضافة القوة إلى تحريكه أبدًا ، ما ضر ذلك في كونه قادرًا على التحريك .

فإذن أصل كونه قادرًا ، لا يتغير بتغير أحوال المقدور عليه من الأشياء ، بل إنما تتغير الإضافات الخارجية فقط. .

فهذا القسم كالمقابل للذي قبله .

(٤) ومنها مثل أن يكون الشيء عالماً بأن شيئاً ليس ، ثم يحدث الشيء ، فيصير عالماً بأن الشيء أيس .

فتتغير الإضافة ، والصفة المضافة معاً .

وهو الصفة المتقررة فى الموصوف، المقتضية لإضافته إلى شيء من خارج، التي تتغير بتغير ذلك الشيء فى الخارج .

وهى كالعلم فإنه صورة متقررة فى العالم مقتضية لإضافته إلى معاومه المعين ، وتغير بتغير المعلوم .

فإن العالم بكون زيد فى الدار ، يتغير علمه بخروجه عن الدار ، وذلك لأن العلم إنما يستلزم الإضافة إنى معاومه المعين ، ولا يتعاق بغير ذلك المعلوم ، بعين انتعاق الأول .

بحلاف القدرة ، فإن القدرة تتعلق بالمقدور الكلمي أولا .

وبسببه ، بالمقدور الجزئ الذي يقع تحت ذلك الكلي ثانياً .

أما العلم ، فإنه إذا تعلق بالكلي ، فلا يتعلق بالحزئى الذى يقع تحت ذلك الكلى ألبتة ، إلا إذا استؤنف العلم ، وجمدد ، فتعلق بذلك الجزئى ، تعلقاً آخر .

ومثاله : العلم بأن الحياوان جسم، لا يقتضي بانفراده العلم بكون الإنسان جسماً ،

<sup>(</sup>٤) وهذا هو الصنف الرابع :

فإن كونه عالماً بشيء ما، تختص الإضافة به، حتى إنه إذا كان عالماً بمعنى كلى ، لم يكف ذلك فى أن يكون عالماً بجزئى جزئى ، بل يكون العلم بالنتيجة علماً مستأنفاً ، يلزمه إضافة مستأنفة ، وهيأة للنفس مستجدة ، لها إضافة مستجدة مخصوصة غير العلم بالمقدَّمة ، وغير هيأة تحققها .

لا كما كان في كونه قادرًا ، له بهيأة واحدة ، إضافات شي فهذا إذا اختلف حال المضاف إليه ، من عدم أو وجود ، وجب أن يختلف حال الشيء الذي له الصفة .

لا في إضافة الصفة نفسها فقط. .

بل وفي الصفة التي تلزمها تلك الإضافة أيضاً.

(٥) فما ليس موضوعاً للتغيرلم يجز أن يعرض له تبدل :

ما لم يقترن إلى ذلك علم آخر ، وهو العلم بكون الإنسان حيواناً .

فإذن العلم بكون الإنسان جسماً .

علم مستأنف ، له إضافة مستأنفة .

وهيأة جديدة للنفس ، لها إضافة جديدة غير العلم بكون الحيوان جسماً ، وغير هيأة تحقق ذلك العلم .

ويلزم من ذلك أن يختلف حال الموصوف بالصفة التي تكون من هذا الصنف، باختلاف حال الإضافات المتعلقة بها .

لا في الإضافات فقط .

بل وفي نفس تلك الصفة.

<sup>(</sup> ٥ ) لما فرغ من أحكام الصفات أورد قضية كلية ، وهي أن : كل ما لا يكون موضوعاً للتغير ، لا يجوز أن تتبدل :

بحسب القسم الأول .

ولا بحسب القسم الثالث.

وأما بحسب القسم الثانى ، فقد يجوز فى إضافات بعيدة لا تؤثر فى الذات .

صفاته المتقررة العارية عن الإضافة .

ولا صفاته المتقررة المتعلقة بالإضافة التي تنغير بتغير الإضافة .

ويجوز أن تتبدل إضافاته اللازمة لصفاته المتقررة ،الى لاتتغير بتغير تلك الإضافات.

ولا محالة يكون ذلك في إضافات بعيدة ، لازمة لزوماً ثانياً .

ولا يمكن أن تكون فى إضافات قريبة ، لازمة لزوماً أوليًّا، فإن التغير فيها يقتضى التغير فى نفس تلك الصفات .

وحينئذ تصير الذات موضوعة للتغير .

فهذا تقرير كلامه .

و إنما وسم الفصل :

بالتنبيه ، للقسمة المذكورة .

و بالإشارة ، لهذا الحكم الكلي .

واعتراض الفاضل الشارح:

[ بأن الإضافة وَجُودية عندهم ، فإذا جوزوا التغير فيها ، فلم لا يجوزونه في الصفات الحقيقية ؟ ]

ليس بوارد ، لأنهم بينوا : أن الإضافة التي يجوز تغيرها ، ليست مما يتعلق بها الموصوف ،ولا الصفة المتقررة فيها بالذات ، بل بالعرض .

ومعناه : ليس إلا وقوع الشيء الذي يظن أن الإضافة عارضة له ، كالقدرة على تحريك زيد مثلا ؛ تحت ما عرضت الإضافة له، كالقدرة على النحريك مطلقاً .

على أن وجود الإضافة هو كون الشيء بحيث يعقل له أمر بالقياس إلى غيره ، ولا يكون لذلك الأمر وجود غير هذا التعقل ، فلا يحدث من تغير الغير ، تغير في الشيء ، بل يحدث منه تغير في الأمر المعقول فقط .

#### الفصل العشرون : كة ته

(١) كوذك يميناً وشمالًا هو إضافة محضة .

وكوذك قادرًا وعالماً ، هو كوذك في حالة متقررة في نفسك ، تتبعتها إضافة لازمة ، أو لاحقة ؛ فأنت بهما ذو حال مضافة ، لا ذو إضافة محضة \*

الفصل الحادى والعشرو:

نذنيب

[1] فالواجب الوجود يجب أن لا يكون علمه بالجزئيات

علماً زمانيًا ، حتى يدخل فيه :

الآن .

والماضي .

والمستقبل.

<sup>(1)</sup> أقول: إشارة لل الصنف الثاني من الأصناف الأربعة .

وذكرٌ للفرق بينه وبين الصنفين الآخرين ، لئلا يلتبس بعضها ببعض، وذلك ظاهر .

<sup>[1]</sup> أقول : هذا الحكم كالنتيجة لما قبله .

وهو إنما حصل من انضياف قولنا:

فيعرض لصفة ذاته أن تتغير ، بل يجب أن يكون علمه بالجزئيات على الوجه المقدس العالى عن الزمان والدهر .

إلى الحكم الكلي المذكور وهو قولنا :

[ كل ما ليس بموضوع للتغير ، فلا يجوز أن تتبدل صفانه ] .

على التفصيل المذكور ،

ثم إن هذا الحكم يوجب مناقضة للقول بأن :

[ الكل معلول للواجب العالم بذاته .

والعلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول ]

فذكر وفعاً لهذا الوهم أنه يجب أن يكونعلمه بالجزئيات على الوجهالكلي الذى لا يتغير بتغير الأزمنة والأحوال .

واعلم: أن هذه السياقة تشبه سياقة الفقهاء في تخصيص بعض الأحكام العامة، بأحكام تعارضها في الظاهر.

وذلك لأن الحكم بأن :

[ العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول ] .

إن لم يكن كاليًّا:

لم يمكن أن يحكم بإحاطة الواجب بالكل.

وإن كان كليًّا ، وكان الجزئي المتغير من جملة معلولاته .

أوجب ذلك الحكم أن يكون عالماً به ، لا محالة .

فالقول بأنه :

[ لا يجوز أن يكون عالماً به ؛ لامتناع كون الواجب موضوعاً للتغير ] . تخصيص لذلك الحكم الكلي ، بحكم آخر عارضه في بعض الصور .

تعطیص تندن انجدم اندنی ، مجدم آخر عارضه و وهذا دأب الفقهاء ومن یجری مجراهم .

ولا يجوز أن يقع أمثال ذلك في المباحث المعقولة ؛ لامتناع تعارض الأحكام فيها .

فالصواب : أن يؤخذ بيان هذا المطلوب من مأخذ آخر ؛ وهو أن يقال :

[ العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول ، ولا يوجب الإحساس به .

وإدراك الحزثيات المتغيرة ، من حيث هي متغيرة ، لا يمكن إلا بالآلات

(٢) ويجب أن يكون عالماً بكل شيء ؛ لأن كل شيء لازم له ، بوسط ، أو بغير وسط ، يتأدى إليه بعينه قدره الذي هو تفصيل قضائه الأول تأدياً واجباً ؛ إذا كانما لا يجب لا يكون كما علمت \*

الحسانية ، كالحواس ، وما يجرى مجراها .

والمدرك بذلك الإدراك يكون موضوعاً للتغير لا محالة .

أما إدراكها على الوجه الكلي فلا يمكن إلا أن يدرك بالمقل.

والمدرك بهذا الإدراك يمكن أن لا يكون موضوعاً لنتغير .

فإذن الواجب الأول .

وكل ما لا يكون موضوعاً للتغير .

بلكل ما هو عاقل .

يمتنع أن يدركها ــ من جهة ما هو عاقل ــ على الوجه الأول .

و يجب أن يدركها على الوجه الثانى ] .

(٢) أقول : هذا تأكيد لإحاطته تعالى بالكل .

وأقول في تقريره :

لما كان جميع صور الموجودات ، الكلية والجزئية ، التي لا نهاية لها، حاصلة من حيث هي معقولة في العالم العقلي ، بإبداع الأول الواجب . إياها .

كان إيجاد ما يتعلق منها بالمادة ، في المادة ، على سبيل الإبداع ، ممتنعاً؛ إذ هي غير متأتية لقبول صورتين معاً ، فضلا عن تلك الكثرة .

وكان الجود الإلهي مقتضياً لتكميل المادة ، بإبداع تلك الصور فيها ، ولمخراج ما فيها يالقوة ، من قبول تلك الصور ، إلى الفعل .

قد ر بلطيف حكمته زماناً غير منقطع فى الطرفين، تخرج فيه تلك الأمور من القوة إلى الفعل، واحداً، بعد واحد، فتصير الصور فى جميع ذلك الزمان، موجودة فى موادها والمادة كاملة بها.

### الفصل الثانى والعشرون إشارة

(١) فالعناية هي إحاطة علم الأول:

بالكل، وبالواجب أن يكون عليه الكل. حتى يكون على أحسن النظام.

وإذا تقرر ذلك ، فاعلم أن القضاء عبارة عن :

[ وجود جميع الموجودات فىالعالم العقلي مجتمعة ومجملة على سبيل الإبداع ] . والقَـدَر عبارة عزر :

[وجودها في موادها الخارجية ، أو بعد حصول شرائطها ، مفصلة ، واحداً بعد واحد ] .

كما جاء في التنزيل في قوله عز من قائل :

(وَإِنْ مِنْ شَىٰهُ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائنُهُ . وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرِ مَعْلُومٍ ) والجواهر العقلية وما معها موجودة فى القضاء والقدر ، مرة واحدَّة باعتبارين . والجسمانية وما معها موجودة فسما مرتهن .

وهنا يظهر معنى قول الشيخ :

[ إن كل شيء يوجده الأول بوسط، أو بغير وسط، يتأدى إليه بعينه قدره الذى هو تفصيل قضائه الأول إلى ذلك الشيء بعينه، تأدياً على سبيل الوجوب ] .

(١) أقول : هذا الفصل يشتمل على تفسير العناية ، وهو ظاهر .

وقد مر فى « النمط السادس » أيضاً ذكر ذلك .

وإنما أورده هناك بعد ذكر :

[ أن العالى لا يفعل لغرض فى السافل] .

ليُعلم نظام الموجودات ، كيف صدر عن الأول من غير قصد .

وباًن ذلك واجب عنه ، وعن إحاطته به ، فيكون الموجود وفق المعلوم ، على أحسن النظام ، من غير انبعاث قصد وطلب من الأول الحق .

فَعِلْمُ الأَول بكيفية الصواك في ترتيب وجود الكل ، منبَع لفيضان الخير في الكل \*

الفصل الثالث والعشرون

إشارة

(١) الأمور المكنة في الوجود :

منها أمور يجوزأن يتعرى وجودها عن الشر ، والخلل ، والفساد أصلا .

ومنها أمور لا يمكن أن تكون فاضلة فضيلتها، إلا وتكون بحيث يعرض منها شر ما ، عند ازدحامات الحركات ، ومصادمات المتحركات .

وأعاده ههنا بعد نهي إدراك الجزئيات المتغيرة عنه تعالى، ليُعلم أن النظام الموجود في تلك الحزئيات كيف صدر عنه .

وموضع هذا البحث هو هذا الموضع .

و إنما أورده في « النمط السادس » لغرض ما ، وهو إزالة الوهم المذكور .

ولذلك بدأ كلامه ثمت بقوله : [لا تجد محلصاً إن طلبت . . . ] .

وبدأ كالامه ههنا بتقرير المراد .

<sup>(1)</sup> أقول : لما فرغ من بيان إدراك الأول الواجب لحميع ما سواه .

وكان البحث عن كيفية وقوع الشر في قضائه تعالى من المباحث المتعلقة بذلك .

وفي القسمة أمور شرية :

إما على الإطلاق .

وإما بحسب الغلبة.

وإذا كان الجود المحض مبدأ لفيضان الوجود الخيرى الصواب؛ كان وجود القسم الأول واجباً فيضانه ، مثل وجود الجواهر العقلية وما يشبهها .

أراد أن شهر إليه .

ويجب أن تحقق ماهية الشر قبل الخوض في المطلوب ، فأقول : الشر يطلق :

على أمور عدمية ، من حيث هي غير مؤثرة ، كفقدان كمال شيء ما ، من شأنه أن يكون له ، مثل :

الموت ، والفقر ، والحهل .

وعلى أمور وجودية كذلك .

كوجود ما يقتضي منع المتوجه إلى كماله ، عن الوصول إليه ، مثل :

البرد المفسد للمار .

والسحاب الذي يمنع القصار عن فعله.

وكالأفعال المذمومة :

مثل الظلم ، والزنا .

وكالأخلاق الرذلة :

مثل الجنن ، والبخل.

وكالآلام ، والغموم ، وغير ذلك .

فإنا إذا تأملنا في ذلك ، وجدنا :

البرد فى نفسه ، من حيث هو كيفية ، أو بالقياس إلى علته الموجبة له ، ليس بشر ؛ بل هو كمال مز الكمالات :

إنما هو شر بالقياس إلى الثمار ؛ لإفساده أمزجها .

وكذاك القسم الثانى يجب فيضانه ، فإن فى أَن لا يوجد خيرٌ كثيرٌ ، ولا يؤتى به تحرزًا من شر قليل ، شرًّا كثيرًا .

وذلك مثل خلق النار ؛ فإن النار لا تفضل فضيلتها ولاتكمل معونتها في تكميل الوجود ، إلا أن تكون بحيث تؤذى وتؤلم ما يتفق لها مصادمته من أجسام حيوانية .

فالشم بالذات هو فقدان الثمار كمالاتها اللائقة بها .

والعرد إنما صار شراً بالعرض ؛ لاقتضائه ذلك .

وكذلك السحاب .

وأيضاً الظلم والزنا ، ليسا من حيث هما أمران يصدران عن قوتين :

والشهوية

كالغضبية مثلا ، يشر .

بل هما من حيث تلك الحيثية كمالان لتينك القوتين .

إنما يكونان شرًّا بالقياس :

إلى المظلوم .

أو إلى السياسة المدنية .

أو إلى النفس الناطقة الضعيفة عن ضبط قوتيها الحيوانيتين .

فالشر بالذَّات هو فقدان أحد تلك الأشياء كما له ، وإنما أطلق على أسبابه بالعرض ، لتأديبًا إلى ذلك .

وكذلك القول في الأخلاق التي هي مباديها .

وكذلك الآلام ؛ فإنها لبست بشرور :

من حيث هي إدراكات لأمور .

ولا من حيث وجود تلك الأمور فى أنفسها .

أو صدورها عن عللها .

إنما هي شرور بالقياس إلى المتألم الفاقد لاتصال عضو ، من شأنه أن يتصل .

وكذلك الأجسام الحيوانية لا يمكن أن تكون لها فضيلتها إلا أن تكون بحيث يمكن أن تتأدى أحوالها في حركاتها وسكوناتها ، وأحوال مثل النار في تلك أيضاً ، إلى اجتماعات ومصا كات مؤذية ، وأن تشأدى أحوالها وأحوال الأمور التي في العالم ، إلى أن يقع لها

فإذن قد حصل من ذلك أن الشر في ماهيته :

عدم وجود .

أو عدم كمال لموجود .

من حيث إن ذلك العدم غير لائق به ، أو غير مؤثر عنده .

وأن الموجودات ليست ، من حيث هى موجودات ، بشرور ؛ إنما هى شرور بالقياس إلى الأشياء العادمة كمالاتها ، لا لذواتها ، بل لكونها مؤدية إلى تلك الأعدام .

فالشرور أمور إضافية ، مقيسة إلى أفراد أشخاص معينة .

وأما فى نفسها ، وبالقياس إلى الكل ، فلا شر أصلا .

ونعود بعد تقوير هذا المعنى ، إلى الشرح ، فنقول : الأشياء بحسب وجود الشر وعدمه

إلى ما لا شر فيه أصلا.

وإلى ما فيه ما هو شر ، وما ليس بشر .

وإلى ما ليس فيه ما ليس بشر أصلا .

والقسم الثاني ينقسم :

إلى ما يغلب فيه ما ليس بشر ، على ما هو شر .

و إلى ما يتساويان فيه .

و إلى ما يغلب فيه ما هو شر .

وهذه خمسة أقسام .

الأول : ما لا شر فيه أصلا ؛ وهو موجود ؛ فإن الموجودات التي لا تشتمل على أمر بالقوة ،كالعقول ؛ لا شر فيها أصلاً .

والنانى : ما يغلب فيه ما ليس بشر ، على ما هو شر ، وهذا أيضاً موجود ؛ فإن

خطأً في عقد ضار في المعاد ، وفي الحق ، أو فرط. هيجان غالب عامل ، من شهوة أو غضب ضار في أمر المعاد .

الهوجودات التي لا يمكن أن تكون على كالاتها اللائقة بها إلا وتكون بحيث يعوض لها عند ملاقاتها لما يخالفها منع ذلك المخالف عن كالها:

كالنار فإنها لا يمكن أن تكون بالغة فى الحرارة ، إلا وتكون بحيث يعوض منها تفريق أجزاء بعض المركبات ، بالإحراق .

تكون لا محالة من هذا الصنف.

وظاهر أن مثل هذه الموجودات يكون من شأنها الإحاطة والاستحالة، والكون والفساد، وهي قليلة بالقياس إلى الكل م

ووقوع التقاوم المقتضى لصيرورة البعض ممنوعاً عن كمالاته أيضاً قليل؛ فإنه لا يقع إلا في أجزاء العناصر وبعض المركبات ، وفي بعض الأوقات .

وأما الأقسام الثلاثة الباقية :

التي تكون شرًّا محضاً.

أو يغلب الشر فيها .

أو بساوى ما ليس بشر .

فغير موجودة ؛ لأن الوجودات الحقيقية ، والإضافية ، فى الموجودات ، لا محالة تكون أكثر من الأعدام الإضافية الحاصلة على الوجه المذكور .

والشيخ أشار إلى القسمين الأولين بقوله :

[ الأمور الممكنة في الوجود . . . إلى قوله : ومصادامات المتحركات ] .

وإلى الثلاثة الباقية بقوله : [ وفي القسمة أمور شرية :

إما على الإطلاق .

أو بحسب الغلبة ] .

واحتج على وجود الأولين بقوله :

[ وإذا كان الجود المحض . . . إلى قوله : وفى أوقات أقل من أوقات السلامة ] .

وتكون القوى المذكورة لا تغنى غناءها ، أو تكون بحيث يعرض لها عند المصادمات عارض خطأ وغلبة هيجان ، وذلك في أشخاص أقل من أشخاص السلامة .

وأورد في الأمثلة :

الألم ، والأذى ، الحاصلين للحيوانات جميعاً .

والجهل المركب الضار في المعاد ، الذي يعرض لها ، لا من حيث هي حيوان ، بل من حيث هي إنسان . .

والأمور التي تعرض له يسبب قوتيه الحيوانيتين ، وتضره فى أمر المعاد ، يعنى الأخلاق الرذلة ، والملكات الذميمة .

فإن هذه الأشياء هي معظم ما ينسب إلى الشرور .

وذ كر أن أجزاء العالم المختلفة الصور ، والقوى المذكورة المحتلفة الأفعال، لا تغى غناءها إلا أن تكون بحيث يعرض لها عند التلاقى مثل هذه الأشياء، وهي أقلية في الوجود ، وإن كانت كثيرة بالعدد .

ثم ذكر أن هذه الشرور معلومة فى العناية الأولى :

فهي مقصودة لا بالذات بل بالعرض.

ومَرْضِيٍّ بها ، لا من حيث هي شرور ؛ بل من حيث هي لوازم خيرات کنيرة ، لا يمکن أن تکون منفکة عبها .

قال الفاضل الشارح:

[ هذا البحث ساقط عن الفلاسفة والأشاعرة : لأنه لا يستقيم إلا مع القول
 بالاختيار والحسن والقبح العقايين ، كما هو مذهب المعتزلة .

أما مع القول بالإيجاب .

أو بننى الحسن والقبح عن الأفعال الإلهية .

لا يكون السؤال بِلمِم ۖ ، عن أفعاله وارداً .

فإذن خوض الفلاسفة فيه من جملة الفضول ] .

والجواب : أن الفلاسفة إنما يبحثون عن كيفية صدور الشر ، عما هو خير بالذات .

ولأَن هذا معلوم فى العناية الأولى ، فهو كالمقصود بالعرض ، فالشر داخل فى القدر بالعرض ، كأنه مثلا مَرْضِيٌّ به بالعرض\*

فينبهون إلى أن الصادر عنه ليس بشر .

فإن صدور الحيرات الكلية ، اللاحقة للشرور الحزئية ، ليس بشر .

ثم قال :

[ إنهم يستدلون على كون الشر عدماً .

وهو ليس بصحيح : لأنهم إن أرادوا بذلك تفسير اللفظ على اصطلاحهم، فلا حاجة إلى الاستدلال .

وإن أرادوا حمل العدم على الشر : فهم محتاجون ــ قبل ذلك ــ إلى معرفة ماهية الشر ؛ لأن التصديق مسبوق بالتصور .

وعلى تقدير صحة الاستدلال في هذا المقام؛ فحاصل استدلالاتهم تمثيلات لا تفيد يقيناً ].

والحواب : أنهم إنما يبحثون عن ماهية الشيء الذي يعبر عنه الجمهور بلفظة : [الشر].

فينظرون في وجوه استعمالاتهم ، وبخلصون :

ما يدخل في تلك الماهية بالذات.

عما ينسب إليها بالعرض.

لتتحقق الماهية ممتازة عن غيرها .

وظاهر أن البحث على هذا الوجه صحيح ، وليس باستدلال تمثيلي .

غاية ما فى الباب : أنه مبنى على معرفة وجوه الاستعمال ، التى لا طريق إليها إلا الاستقراء .

ثم إن الفاضل الشارح:

[ حكم بأن الشر هو :

الألم وحده .

وهو وجودی .

وأن الحبر هو :

# الفصل الرابع والعشرون وهم وتنبيه

(١) ولعدك تقول: إن أكثر الناس: الغالب عليهم العجهل.
 أو طاعة الشهوة والغضب.

فلم صار هذا الصنف منسوباً فيهم إلى أنه نادر ؟ فاستمع . إنه كما أن أحوال البدن في هيئاته ثلاثة :

حال البالغ في الجمال والصحة .

وحال من ليس ببالغ فيهما .

إما عدم الألم ، يعني السلامة .

وإما ضده ، يعني اللذة .

وأطال كلامه فى بيان أن الآلام فى الدنيا أكثر من اللذات .

وهو يقتضي كون الشر غالباً .

م ذکر :

[ أن الفلاسفة لا يخلصهم عن هذه المضايق إلا أن يقولوا : إن قول القائل :

۵ لم خلق الله الحلق ؟ ،

باطلى ؛ لأنه تعالى خالق لذاته : لا لعلة .

وهو ينافى القول بتعايل الشر .

فإذن خوضهم في ذلك من باب الفضول ] .

أقول : لا حاجة بنا هنا إن إبراد جوابه ؛ فإن تحقيق ما مر ، كاف فيه .

(١) أقول : لما كانت قوى الإنسان التي بحسبها تصدر الأفعال الإرادية عنه ،
 ويصير بسبها سعيداً ، أو شقيًا ، ثلاثاً :

نطقية .

وحال القبح والمسقام ، أو السقم .

والأول والثانى ينالان من السعادة العاجلة البدنية ، قسطاً :

وافرًا .

أو معتدلًا .

أو يسلمان .

كذاك حال النفس في هيئاتها ثلاثة :

حال البالغ في فضيلة العقل والخلق ، وله الدرجة القصوى في

السعادة الأخروية .

وغضبية .

وشهوية .

وكانت السعادة والشقاء العاجلتان ، مستحقرتين بالقياس إلى الآجلتين .

وكان الغالب على الناس بحسب النظر الظاهر ، أضداد ما ينبغى أن يكونوا عليه بحسب هذه القوى ، أعنى :

الحهل .

وطاعة الشهوة والغضب .

سيق الوهم إلى كون الأكثرين أشقياء . لا سيا فى الآجل ، وذلك يقتضى غلبة الشر فى نوع الإنسان الذى هو أشرف أنواع الكائنات .

فأزال الشيخ هذا الوهم بأن :

وجود الجهل الذي هو صد اليتمين .

أعنى الجهل المركب الراسخ .

نادر ؛ كوجود اليقين .

والعام الفاشي ، هو الجلهل البسيط ، الذي لا يضر في المعادكثير ضرر ، وكذلك في القوتين الأخبرتين : وحال من ليس له ذاك ، لا سيما في المعقولات ، إلا أن جهله ليس على الجهة المضادة ، في المعاد ، وإن كان ليس له كثير ذخر من العلم ، جسيم النفع في المعاد ، إلا أنه في جملة أهل السلامة ، ونيل حظ من الخيرات الآجلة .

وآخر كالمسقام والسقيم ، هو عرضه للأَّذي في الآخرة .

وكل واحد من الطرفين نــادر .

والوسط. فاش غالب .

وإذا أُضيف إليه الطرف الفاضل ، صار لأَهل النجاة غلبة وافرة\*

فإنْ وجود الشرارة المضادة للملكة الفاضلة ، نادر ، كوجودها .

والعام الفاشي هو الأخلاق الحالية عن :

غايبي الفضيلة .

والرذيلة .

وشبُّه النفوس في هذه الأحوال بالأبدان :

فى الجمال والصحة : الغايتين .

أو فى القبح والمرض : الغايتين .

أو في الحالة المتوسطة بينهما .

ثم َ بيِّسَ أن الوسط مع أحد الطرفين غالب .

فإذن الشر ليس بغالب .

وذلك لأن الشقاوة الأبدية ، تختص بالطرف الأخس ، على ما يجيء بيانه .

وهو معنى قوله :

[ وآخر كالمسقام والسقيم ، هو عرضة للأذى في الآخرة ] .

يقال : هو عرضة الشيء ، وعرضة للشيء ، إذا كان منتصباً لشيء لا يتعرض ذلك الشيء لغيره .

و باقى عباراته واضح .

# الفصل الخامس والعشرون تنبيه

(١) لا يقعن عندك أن السعادة في الآخرة نوع واحد .

ولا يقعن عندك أن السعادة لا تنال أصلا إلا بالاستكمال فى العلم ، وإن كان ذلك يجعل نوعها نوعاً أشرف .

ولا يقعن عندك أن تفاريق الخطايا باتكة لعصمة النجاة .

بل إنما مهدك الهلاك السرمد ضرب من الجهل.

( 1 ) أقول : يريد تقرير كون الشقاوة الأبدية محتصة بالطرف الأخس : وهو ظاهر .

وقوله : [ باتكة لعصمة النجاة ] .

أي قاطعة .

والعصمة ههنا اسم لما يعتصم به الإنسان ، أي يتمسك به ، لئلا يسقط .

وقوله : [ بل إنما يهلك الهلاك السرمد ضرب من الجهل والرذيلة ] .

دال على أن ما عداهما:

إما يقتضيان شقاوة منقطعة .

أو لا يقتضيان شقاوة أصلا .

و إنما قال : [واستوسع رحمة الله] .

ملاحظة" لقوله عز من قائل :

[وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيءٍ ، فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُوناً

فإن فيه ما يدل:

على شمولها للعموم .

وعلى تخصيص ما لأهل الطرف الأشرف بها .

وإنما يُعرِّض للعذاب المحدود ، ضرب من الرذيلة ، وحدُّ منه . وذلك في أقل أشخاص الناس .

ولا تصغ إلى من يجعل النجاة وقفاً على عدد ، ومصروفة عن أهل الجهل والخطايا صرفاً إلى الأبد .

واستوسع رحمة الله .

وستسمع لهذا فضل بيان \*

#### الفصل السادس والعشرون

#### وهم وتنبيه

(١) أو لعدك تقول : هلا أمكن أن يبرأ القسم الثانى عن لحوق الشر ؟

فيكون جوابك: أنه لو برئ عن أن يلحقه ذلك لكان شيئاً غير هذا القسم .

وكانَ القسم الأول قد فرِّع عنه .

وإنما هذا القسم في أصل وضعه ، مما ليس يمكن أن يكون الخير الكثير يتعلق به ، إلا وهو بحيث يلحقه شر بالضرورة عند المصادمات الحادثة .

فإذا برئ عن هذا فقد جُعل غير نفسه ، فكأن النار جُعلت غير النار ، والماء غير الماء .

وترك وجود هذا القسم وهو على صفته المذكورة ، غير لائق بالجود على ما بيّناه .

(١) أقول: وهذا الفصل عنى الشرح.

### الفصل السابع والعشرون وهم وتنبيه

(١) ولعدك تقول أيضاً : فإن كان القدر ، فلم العقاب ؟ فتـأمل جوابه .

إن العقاب للنفس على خطيئتها ، كما ستعلم ، هو كالمرض للبدن على نهمه .

فهو لازم من لوازم ما ساقت إليه الأحوال الماضية ، التي لم يكن من وقوعها بد ، ولا من وقوع ما يتبعها .

وأما الذى يكون على جهة أخرى : من مبدأ له من خارج ، فحديث آخر .

(١) أقول : تقرير السؤال أن يقال: إن كانت الأفعال الإنسانية صادرة عنه على سبيل الوجوب :

لنمتايها مع سائر الجزئيات ، في العالم العقلي .

ولوجوب حدوث ما يحدث منها في هذا العالم مطابقاً لما تمثل هذاك.

فلم يعاقب الإنسان على شيء يصدر عنه : على سبيل الوجوب ؟

والشيخ أجاب عنه :

أولا : بجواب تقتضيه القواعد الحكمية ، ودو قوله :

وهو ظاهر .

وهذا النوع من العقاب إنما يكون للنفس الإنسانية بسبب ملكناتها الردينة الراسخة فيها ، فكأنها تكون من داخل ذاتها . ثم إذا سُلِّم معاقِب من خارج ؛ فإن ذلك أيضاً يكون حسناً ؛ لأنه قد كان يجب أن يكون التخويف موجودًا ، في الأسباب التي تثبت فتنفع في الأكثر .

والتصديق تأكيد للتخويف .

فإذا عرض من أسباب القدر ، أن عارض واحد مقتضى التخويف والاعتبار ، فركب الخطأ ، وأتى بالجريمة ، وجد التصديق لأجل الغرض العام .

وهي نار الله الموقدة التي تطلع على الأفندة .

لكن الآيات الواردة بالوعيد فى الكتب الإلهية لو أجريت على ظواهرها لاقتضت القول بعقاب جسمانى ، وارد على بدن المسيء من خارج ، على ما يوصف فى التفاسير ، والأخبار .

فأشار الشيخ إلى ذلك أيضاً بقوله :

[ وأَما العقاب الذي يكون على جهة أخرى من مبدأ له من خارج ،
 فحديث آخر ] .

أى إثباته على الوجه المشهور لوكان حقًّا ، لكان سمعيًّا .

ثم أراد أن يذكر أن ذلك أيضاً على تقدير تسليم كونه كما يفهمه أهل الظاهر ، ليس مما لا يجوز وقوعه فى الحكمة الإلهية . أى ليس بشر . فقال: [ثم إذا سلم معاقب من خارج ؛ فإن ذلك أيضاً يكون حسناً] .

وأراد بالحسن ههنا الخير المقابل للشر .

لا ما يذهب إليه المتكلمون على ما سيأتى .

واستدل على ذلك بأن وجود التخويف فى مبادئ الأفعال الإنسانية ، حسن لنفعه فى أكثر الأشخاص .

والإيفاء بذلك التخويف بتعذيب المجرم تأكيد للتخويف ، ومقتض لازدياد النفع . فهو أيضاً حسن . وإن كان غير ملائم لذلك الواحد ، ولا واجباً من مختار رحيم ، لو لم يكن هناك إلا جانب المبتلى بالقدر ، ولم يكن فى المفسدة الجزئية له مصلحة كلية عامة كثيرة .

لكن لا يلتفت لفت الجزئى لأجل الكلى ، كما لا يلتفت لفت الجزء لأجل الكل ، فيقطع عضو يؤلم ، لأجل البدن بكليته ليسلم .

وأما ما يورد :

من حديث الظلم والعدل ، ومن حديث أفعال يقال إنها من الظلم .

[ ولا يلتفت لفت الجزئي لأجل الكلي ] .

أى لا ينظر إليه .

فهذا أيضاً من جملة الحير الكثير الذي يلزمه شر قليل.

واستشهد بقطع العضو لصلاح البدن .

فإن الحكم بوجوب ذلك ، إنكان مشتملاً على شر ما .

مقبول عند الجمهور .

وقد تبين من ذلك أن ما ورد به التنزيل إذا حمل على ظاهره لم يكن مخالفاً للأصول الحكمية .

و بعض المتكلمين المنكرين لتلك الأصول ، كالمعتزلة؛ إنما يقررون ذلك على وجه آخو وهر قولهم :

يْم بيّن أن هذا التعذيب إنما يكون شرًّا بالقياس إلى الشخص المعذب، ويكون خيراً بالقياس إلى الأكثرين من نوعه .

وأفعال مقابلة لها .

ووجوب ترك هذه ، والأخذ بتلك .

على أن ذلك من المقدمات الأولية .

فغير واجب وجوباً كليًّا .

بل أكثره من المقدمات المشهورة التي جمع عليها ارتياد المصالح .

[ تكليف العباد واجب على الله تعالى ، أو حسن منه ؛ إذ فى ذلك صلاح حالهم العاجلة والآجلة .

والرعد والوعيد ، على الطاعة والمعصية حسنان ، إذ فيهما تقريبهم إلى طاعته ، وتبعيدهم عن معصيته .

وتعذيب العاصين عدل منه حسن .

والإخلال بإثابة المطيعين ، ظلم قبيح .

إلى أمثال ذلك مما يبنونه على مقدمات مشهورة، مشتملة على تحسين بعض الأحكام وتقبيح بعضها بحسب العقل ، يعدوبها من البديهيات ] .

فذكر الشيخ أن تلك المقدمات ليست من الأوليات ، بل أكثرها آراء محمودة ، واشتهرت لكويها مشتملة على مصالح الجمهور .

ويمكن أن يقع فيها ما يصح بالبرهان ، بحسب بعض الفاعلين ، يعنى الأشخاص الإنسانية ، على ما مر في المنطق .

فإذن بناء بيان أحكام أفعال الواجب الوجود غير صحيح .

قال الفاضل الشارح :

[ هذا الجواب ضعيف :

أما أولا : فلأنه مبنى على وجوب التخويف .

فكما يقال: إن كان القدر، فَلَهِمَ العقاب؟

يجوز أن يقال : إن كان القدر ، فَلَمْ التخويف ؟

فيكون حكمهما واحدآ .

فإن لا يجوز أن يجعل أحدهما مقدمة في بيان الآخر .

وأما ثانياً : فلأنه لا يتمشى على قول المليين ؛ لأنهم يحكمون بكون الهالكين ممن

ولعل فيها ما يصح بالبرهان بحسب بعض الفاعلين وإذا حققت الحقائق ، فليلتفت إلى الواجبات ، دون أمثالها .

وأنت فقد عرفت أصناف المقدمات في موضعها \*

يخالف قواعدهم ، أكثر من الناجين . وكان غرضه تمشية قولهم .

مل الحواب الصحيح أن يقال:

لأن العقاب أيضاً عن القدر ، وطلب علة ما يقتضيه القدر باطل]. \*

وأقول : عن الأول القول بالقدر . على ما ذهب إليه الحكماء : وهو وجوب كون الحزثيات مستندة إلى أسباحًا المتكثرة .

يخالف القول بالقدر ، على ما ذهب إليه الأشاعرة من المتكلمين الأنهم يقولون : لا فاعل ، ولا مؤثر في الوجود ، إلا الله .

والحواب الذي ذكره الشيخ كان موافقاً لأصوله .

فإن فعل الإنسان مستند عنده إلى قدرته و إرادته .

وكالاهما وستندان إلى أسبامهما .

ومن أسباب إرادة فعل الحير التخويف.

فإذن وقوع التخويف في الأسباب المقتضية للخير ، واجب ، مع كونه من القدر ، والتعليل به صحيح ، على ما ذكره الشيخ .

وهولا ينافي كونه من القدر ؛ لأن جميع ما في القدر معال عنده .

وأما على أصول الأشاعرة ، فلما لم يكنُّ للتخويف أثر ، كان التعايل به باطلا ، على ما قاله الفاضل الشارح .

وإنما ينقطع الكلام في القدر عندهم ،بقطع انتعايل على الإطلاق ، ولذلك يقولون : [ لاَ رُسُمالَ عَمَّا رَفْعَلُ ]

أن الشيخ لا يريد تمشية قواعد المتكلمين المابين، على ما صرح به، بل يريد تمشية ما نطقت به الكتب الإلهية في هذا الباب.

وليس فيا ورد من التنزيل حكم بأن الهالكين أكثر من الناجين ، بل يمكن أن يوجد فيه ما يناقض هذا الحكم.



,.

# الفهثرس

# فصول النمط الرابع

## فى الوجود وعلله

| سفحة | الفصل الأول : تنبيه :                                                                           |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | ه اعلم أنه قد يغلب على أوهام الناس أن الموجود هو المحسوس ،                                      |
| ٧    | وأن ما لا يناله الحس بجوهره ، ففرض وجوده محال                                                   |
|      | الفصل الثانى : وهم وتنبيه :                                                                     |
|      | منطق على . وهم ودايه .<br>« واهل قائلا مهم يقول : إن الإنسان مثلا إنما هو إنسان ، من حيث        |
| ١.   | له أعضاؤه ه                                                                                     |
| ·    | الفصل الثالث: تنبيه:                                                                            |
|      | الفصل النات . لنبية .<br>« إنه لو كان كل موجود بحيث يدخل فى الوهم والحس ، لكان الحس             |
| 11   | « يه نو فاق من موجود بسيت ينحش ي سويم واحمى ، د مان المستقل والوهم ، يدخلان في الحسن والوهم » . |
| ••   | •                                                                                               |
|      | الفصل الرابع : تذنيب :<br>« كل حق فإنه من حيث حقيقته الذانية التي هو بها حق ، فهو               |
| ۱۲   | لا دل خون فارنه من حيث حقيقه الله اليه التي هو جها شحق با طهو »                                 |
| ,,   |                                                                                                 |
|      | الفصل الحاسمي: تنبيه:                                                                           |
| ۱۳   | د الشيء قد يكون معلولا باعتبار ماهيته. وحقيقته. وقد يكون معاولا<br>:                            |
| 11   | »<br>                                                                                           |
|      | الفصل السادس: تنبيه:                                                                            |
| ١٥   | ه اعلم أذك تفهم معنى المثلث وتشاك هل هو موصوف بالوجود فى<br>الك. ا                              |
| , •  | الأعيان ه                                                                                       |
|      | الفصل السابع: إشارة:                                                                            |
| ١٥   | و العلة الموجدة للشيء ، الذي له علل مقومة للماهية ، علة لبعضي<br>علام السال                     |
|      | تلك العلل ه تلك العلل                                                                           |

| صفحة        |                                                                                                           |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | الفصل الثامن : إشارة :                                                                                    |
|             | <ul> <li>ان كانت علة أولى ، فهي علة لكل وجود ، ولعلة جقيقة كل وجود</li> </ul>                             |
| 14          | في الوجود *                                                                                               |
|             | الفصل ائتاسع : تنبيه :                                                                                    |
|             | « كل موجود إذا النفت إليه من حيث ذاته ، من غير النفات إلى                                                 |
| 15          | غيره ، فإما أن يكون بحيث يجب له الوجود في نفسه ، أولا يكون ه.                                             |
| 17          | الفصل العاشر : إشارة :                                                                                    |
|             | •                                                                                                         |
|             | « ماحقة في نفسه الإمكان ، فليس يصير موجوداً من ذاته ، فإنه                                                |
| ۲٠          | لیس وجوده من ذاته أولی من عدمه ، من حیث هو ممکن ه<br>                                                     |
|             | الفصل الحادي عشر : تنبيه :                                                                                |
|             | ه إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد                                               |
| *1          | السلسلة ممكناً في ذاته                                                                                    |
|             | الفصل الثاني عشر : شرح :                                                                                  |
|             | « كل جعلة ، كل واحد مها معلول ، فإنها تقتضي علة خارجة عن                                                  |
| 74          | آحادها                                                                                                    |
| ••          | الفصل الثالث عشر : إشارة :                                                                                |
|             | ه كل علة جملة ، هي غير شيء من آحادها ، فهي علة أولا                                                       |
| 70          | للآحاد ، ثم للجملة ه                                                                                      |
| 10          | الفصل الرابع عشر : إشارة :                                                                                |
|             |                                                                                                           |
|             | <ul> <li>لا كل جملة مرتبة من علل ومعلولات على الولاء ، وفيها علة غير معلولة</li> <li>فهي طرف ۱</li> </ul> |
| 77          | م الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                  |
|             | الفصل الحامس عشر : إشارة :                                                                                |
|             | لا كل سلسلة مرتبة من علل ومعلولات ، كانت متناهية ، أو غير                                                 |
| <b>V</b> ./ | متناهیة ، فقد ظهر »                                                                                       |

| صفحة |                                                                                     |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الفصل السادس عشر : إشارة أو تنبيه :                                                 |
|      | « كُلّ أشياء تختلف بأعيانها ، وتتفق فى أمر مقوم لها ، فإما أن يكون                  |
| 44   | ما تتفق فيه لازماً                                                                  |
|      | الفصل السابع عشر : إشارة :                                                          |
|      | <ul> <li>۵ قد بجوز أن تكون ماهية الشيء سبباً لصفة من صفاته ، وأن تكون</li> </ul>    |
| ٣.   | صفة له                                                                              |
|      | الفصل الثامن عشر : إشارة :                                                          |
|      | « واجب الوجود المتعين ، إن كان تعينه ذلك ، لأنه واجب الوجود ،                       |
| 77   | فلا واجب وجود غيره                                                                  |
|      | الفصل التاسع عشر: فائدة:                                                            |
|      | وعلم من هذا أن الأشياء التي لها حد نوعي واحد ، فإنما تختلف                          |
| 23   | بعللٰ أخرى »                                                                        |
|      | الفصل العشرون : تذنيب :                                                             |
| ٤٤   | « قد حصل من هذا أن واجب الوجود واحد بحسب تعين ذاته » .                              |
|      | الفصل الحادى والعشرون : إشارة :                                                     |
|      | « لوالتأم ذات واجب الوجود منشيئين ، أو أشياء، تجتمع ؛ لوجب                          |
| ٤٤   |                                                                                     |
|      | الفصل الثانى والعشرون : إشارة :                                                     |
|      | « كل ما لا يدخل الوجود فى مفهوم ذاته ، على ما اعتبرناه قبل ،                        |
| 13   | فالوجود غير مقوم له في ماهيته ٤                                                     |
|      | الفصل الثالث والعشرون : تنبيه :                                                     |
| ٤٧   | « كل متعلق الوجود بالجسم المحسوس ، يجب به لا بذاته »                                |
|      | الفصل الرابع والعشرون : إشارة :                                                     |
| ٤٩   | <ul> <li>لا واجب الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء ، في ماهية ذلك الشيءه.</li> </ul> |
|      |                                                                                     |

| صفحة |                                                                                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | المُعصل الحامس والعشرون : وهم وتنبيه :                                                                           |
|      | ا ربما ظن أن معنى الموجود لا في موضوع يعم الأول وغيره ، عموم                                                     |
| ١٥   | الجنس ه                                                                                                          |
|      | الفصل السادس والعشرون : إشارة :                                                                                  |
| ۲٥   | ه الضد عند الجمهور يقال على مساو في القوة ممانع ه                                                                |
|      | الفصل السابع والعشرون : تنبيه :                                                                                  |
| ٥٣   | « الأول لا ندله ، ولا ضدله ، ولا جنس له ، ولا فصل له ، فلا حدله»                                                 |
|      | الفسل الثامن والعشرون : إشارة :                                                                                  |
|      | ٩ الأول معقول الذات قائمها ، فهو برىء عن العلانق ، والعهد ،                                                      |
| ٥٣   | والمواد »                                                                                                        |
|      | الفصل التاسع والعشرون : تنبيه :                                                                                  |
|      | ا تأمل كيف لم يحتج بياننا (ثبوت الأوَّلُ وُوحدانيته . وراءته عن                                                  |
| ٥٤   | الصفات ، إلى تأمل لغير نفس الوجوت                                                                                |
|      | المنافية المنطقة |

# فصول النمط الخامس فى الصنع والإبداع

|      | _                                                                                      |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحا |                                                                                        |
|      | لفصل الأول: وهم وتنبيه:                                                                |
|      | و إنه قِد سُبق إلى الأوهام العامية أن تعلق الشيء ، الذي يسمونه                         |
| ٥٧   | مفعولاً ، بالشيء الذي يسمونه فاعلاً ، إنما هو من جهة المعنى                            |
|      | لفصل الثاني : تنبيه :                                                                  |
|      | ويجب علينا أن نحلل معنى قولنا : فعل ، وصنع ، وأوجد ؛ إلى                               |
| 09   | الأجزاء البسيطة ه                                                                      |
|      | الفصل الثالث : تكملة و إشارة :                                                         |
| ٥٢   | و فالآن لنعتبر أنه لأى الأمرين ينعلق ، فنقول »                                         |
|      | الفصل الرابع : ثنبيه :                                                                 |
| ٧١   | <ul> <li>و الحادث بعد ما لم يكن ، له قبل لم يكن فيه ، ليس كقبلية الواحد » .</li> </ul> |
|      | الفصل الحامس : إشارة :                                                                 |
|      | ه ولأنَّ التجدد لا يمكن إلا مع تغير حال ، وتغير الحال لا يمكن                          |
| ٧٦   | إلا الذي قوة تغير حال ، أعنى الموضوع »                                                 |
|      | الفصل السادس : إشارة :                                                                 |
|      | <ul> <li>لا كل حادث فقد كان قبل وجوده ممكن الوجود . فكان إمكان وجوده</li> </ul>        |
| ٧٨   | حاصلا ۴                                                                                |
|      | الفصل السابع : تنبيه :                                                                 |
| 48   | و الشيء يكون بعد الشيء من وجوه كثيرة »                                                 |
|      | الفصل الثامن : تنبيه :                                                                 |
|      | و وجود المعلول متعلق بالعلة من حيث هي على الحال التي بها تكون                          |
| ١٠   | علة ه                                                                                  |
|      |                                                                                        |

| صفحة | الفصل التاسع : تنبيه :                                                        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
|      | ه الإبداع هو أن يكون من الشيء وجود لغيره ، متعلق به فقط ،                     |
| 90   | دون متوسط من مادة . أو آ له ، أو زمان ،                                       |
|      | الفصل العاشر : تنبيه وإشارة :                                                 |
|      | ا كل شيء لم يكن ثم كان ، فبين في العقل الأول أن ترجيع أحد                     |
| 47   | طرق إمكانه ، صار اولى بشيء وبسبب                                              |
|      | الفصل الحادي عشر : تنبيه :                                                    |
|      | 8 مفهوم أنه علة ما ، بحيث يجب مها (١) غير مفهوم أن علة ما ،                   |
| 4٧   | بحيث يجب عنها (ب) ،                                                           |
|      | الغصل الثانى عشر : أوهام وتنبيهات :                                           |
|      | <ul> <li>« قال قوم إن هذا الشيء المحسوس موجود لذاته ، واجب لنفسه ،</li> </ul> |
| 1.4  | لكتك إذا تذكرت                                                                |

# فصول النمط السادس فى الغايات ، ومباديها ، وفى الترتيب

| صفحة |                                                                      |
|------|----------------------------------------------------------------------|
|      | لفصل الأول : تنبيه :                                                 |
|      | ه أتعرف ما الغني ؟ الغني التام هو الذي يكون غير متعلق بشيء           |
| 114  | خارج عنه                                                             |
|      | الفصل الثانى : تنبيه :                                               |
|      | ه اعلم أن الشيء الذي إنما يحسن به أن يكون عنه شيء آخر ، ويكون        |
|      | ذلك أولى وأليق »                                                     |
| ۱۲۲  | الفصل الثالث: تنبيه :                                                |
|      | « فما أقبح ما يقال من أن الأمور العالية تحاول أن تفعل شيئًا لما      |
| ۱۲۳  | ه اپنجا                                                              |
|      | الفصل الوابع : تذنيب :                                               |
| 178  | <ul> <li>أنعرف ما الملك ؟ الملك الحق هو الغنى الحق ٩</li> </ul>      |
|      | الفصل الحامس : تنبيه :                                               |
| 140  | « أتعرف ما الجود ؟ الجود هو إفادة ما ينبغي لا لعوض a .               |
|      | الفصل السادس: إشارة:                                                 |
|      | ه والعالى لا يكون طالبًا أمرًا لأجل السافل ، حتى يكون ذلك جاريًا منه |
| 144  | مجری الغرض »     .     .     .     .     .                           |
|      | الفصل السابع : تنبيه أو تتميم :                                      |
|      | ه كل دائم حركة بإرادة فهو متوقع أحد الأغراض الذكورة الراجمة          |
| 179  | اليه اليه                                                            |
|      | الفصل الثامن : وهم وتنبيه :                                          |
|      | و اعلم أن ما يقال من أن فعل الحير واجب حسن فى نفسه شيء               |
| ۱۳   | لا مدخل له ه .                                                       |

| منعة | الفصل التاسع : إشارة :                                                                                               |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | « لا تجد _ إن طلبت _ غلصاً ، إلا أن تقول : إن تمثل النظام                                                            |
| 171  | الحلي ه .                                                                                                            |
|      | الفصل العاشر : تنبيه :<br>« قد تبين لك أن الحركات السهاوية قد تتعلق بإرادة كلية وبإرادة                              |
| ١٣٤  | <i>-</i> جزئية ∗                                                                                                     |
|      | الفصل الحادي عشر: إشارة وتنبيه:                                                                                      |
| ۱۳۸  | <ul> <li>« ولا يمكن أن يقال : إن تحريكها السهاء لداع شهوانى أو غضبى».</li> <li>الفصل الثانى عشر : تنبيه :</li> </ul> |
|      | ٥ لو كان المنشبه به واحداً ، لكان النشبه في جميع السائية واحداً ،                                                    |
| 127  | وهو مختلف » .<br>الفصل الثانث عشر : وهم وتنبيه :                                                                     |
| ١٤٥  | ر شخص عمر . وتم وتنبيه .<br>« ذهب قوم إلى المتشبه به واخد فقط » .                                                    |
| 14-  | الفصل الرابع عشر : زيادة تبصرة :                                                                                     |
|      | <ul> <li>« الآن ليس لك أن تكلف نفسك إصابة كنه هذا النشبه ، بعد أن<br/>تعرفه بالجملة » .</li> </ul>                   |
| 129  | الفصل الخامس عشر : تنبيه :                                                                                           |
|      | <ul> <li>القوة قد تكون على أعمال متناهية مثل تحريك القوة التي في</li> </ul>                                          |
| 101  | المدرة a                                                                                                             |
|      | ٥ الحركات التي تفعل حدوداً ونقطاً ، هي التي يقع بها الوصول                                                           |
| 104  | والبلوع » .                                                                                                          |
|      | الفصل السابع عشر : فائدة :<br>« إنما يجب أن يقال : صار غبر موصل ، ولا يجب أن يقال ما                                 |
| 178  | يقولون : صار مفارقاً »                                                                                               |

| 440   |                                                                                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منفحة |                                                                                                    |
|       | لفصل الثامن عشر  : تذنيب :<br>                                                                     |
|       | ه فالحركة الَّى يجب أن تطلب حال القوة عليها ، من حيث هي غير                                        |
| 170   | متناهية ، هي الدورية n                                                                             |
|       | لفصل التاسع عشر : إشارة :                                                                          |
|       | ﴿ اعْلَمْ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ جَسَمَ ذُو قَوْةً غَيْرَ مَتْنَاهِيةً يَحْرُكُ جَسَّمًا |
| 170   | غيره » .                                                                                           |
|       | الغصل العشرون : مقدمة :                                                                            |
|       | ا إذا كان شيء ما يحرك جسها ، ولا ممانعة في ذلك الجسم ، كان                                         |
| ١٧٠   | قبول الأكبر للتحريك ه                                                                              |
|       | <br>الفصل الحادي والعشرون : مقدمة أخرى :                                                           |
|       | ه القوة الطبيعية لجسم ما ، إذا حركت جسمها ولم يكن في جسمها                                         |
|       | ·                                                                                                  |
| 171   | معاوقة أصلا ، فلا يجوز أن يعرض ه                                                                   |
|       | الفصل الثانى والعشرون : مقدمة أخرى :                                                               |
|       | ٥ القوة في الجسم الأكبر ، إذا كانت مشابهة للقوة في الجسم                                           |
| 171   | الأصغر » ` الأصغر "                                                                                |
|       | الفصل الثالث والعشرون : إشارة :                                                                    |
|       | « نقول : لا يجوز أن يكون فى جسم من الأجسام قوة طبيعية ، تحرك                                       |
| 177   | ذلك الجسم بلا نهاية ، ، .                                                                          |
|       | الفصل الرابع والعشرون : تذنيب :                                                                    |
|       | الطلص الرابع والعسرون . الدبيب .<br>٥ فالقوة المحركة للسهاء غير متناهية وغير جسهانية ، فهي مفارقة  |
| ۱۷۵   |                                                                                                    |
| 145   | عقلية »                                                                                            |
|       | الفصل الحامس والعشرون وهم وتنبيه :                                                                 |
|       | « ولعلك تقول : قد جعلت السهاء تتحرك عن مفارق ، وقد كنت من                                          |
|       |                                                                                                    |

| صفعة | الفصل السادس والعشرون : وهم وتنبيه :                                              |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|      | <ul> <li>« ولعلك تقول : إن جاز ذاك . فيكون متناهى التحريك ، لا دائم</li> </ul>    |
| 177  | التحريك » .                                                                       |
|      | الفصيل السابع والعشرون : إشارة :                                                  |
|      | « فالمبدأ المفارق العقلي لا يزال تفيض منه تحريكات نفسانية ، النفس                 |
|      | السائية                                                                           |
| 174  | <br>الفصل الثامن والعشرون : استشهاد :                                             |
|      | <ul> <li>ا صاحب المشائين ، قد شهد بأن محرك كل كرة ، يحرك تحريكاً غير</li> </ul>   |
|      | متناه                                                                             |
| 174  |                                                                                   |
|      | الفصل التاسع والعشرون : إشارة :                                                   |
|      | « الأُول ليس فيه حيثيتان لوحدانيته ، فيلزم ــ كما عامت ــ أن<br>لا كنذ ما أالا ال |
| 114  | لا يكون مبدأ إلا لواحد بسيط                                                       |
|      |                                                                                   |
|      | « قد يمكنك أن تعلم أن الأجسام الكرية العالية ، أفلاكها وكواكبها<br>كثيرة العدد »  |
| 140  | الفصل الحادي والثلاثون : هداية :                                                  |
|      | <ul> <li>ه إذا فرضنا جسما يصدر عنه فعل ، فإنما يصدر عنه إذا صار شخصه</li> </ul>   |
|      | ذلك الشخص المعين ، ه                                                              |
| 147  | الفصل الثانى والثلاثون : وهم وتنبيه :                                             |
|      | « ولعلك تقول : هب أن علة الجسم السهائى غير جسم ، فلا بد لك<br>. أن تر ا           |
| ٧٠٣  | من أن تقول ۱۱ .                                                                   |
| • •  | الفصل الثالث والثلاثون : وهم وتنبيه :                                             |
|      | <ul> <li>ه أو لعلك تزيد فتقول : إذا خرج عن الأصول التي تقررت ، أنه قد</li> </ul>  |
| Y•3  | يوجد عن غير جسم حاوه .                                                            |
|      |                                                                                   |

| **   |  |
|------|--|
| صفحة |  |
|      |  |

| 4944 |                                                                                                     |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الفصل الرابع والثلاثون: وهم وتنبيه :                                                                |
|      | ه ولعلك تقول : إن الحاوى والمحوى جميعاً بحسب اعتبار نفسيهما ،                                       |
| ۲۰۸  | غير واجبي الوجود                                                                                    |
|      | الفصل الحامس والثلاثوب: إشارة:                                                                      |
|      | « وهذا التمول واحد بعينه، سواء نسب التقدم إلى صورة الجسيم الحاوى،                                   |
| 4.4  | أو نفسه التي تكون كصورته ، أو إلى جملته »   .   .   .   .                                           |
|      | الفصيل السادس والثلاثون : تذنيب :                                                                   |
|      | « قد استبان أنه ليست الأجسام السهاوية عالا بعضما لبعض ، وأنت                                        |
| Y•4  | إذا فكرت مع نفسك ،                                                                                  |
|      | الفصل السابع والثلاثون : هداية وتحصيل :                                                             |
|      | « نقد بان لك أن جواهر غير جسهانية موجودة ، وأنه ليس واجب                                            |
| 714  | الوجود إلا واحداً نقط                                                                               |
|      | الفصل الثامن والثلاثون : زيادة وتحصيل :                                                             |
|      | و وليس يجوز أن تترتب العقليات ترتبها ، ويلزم الجسم السماوى عن                                       |
| 411  | آخرها                                                                                               |
|      | الفصل الناسع والثلاثون : زيادة وتحصيل :                                                             |
|      | الله أن الضروري إذن ، أن يكون جوهر عقلي ، يازم عنه جوهر الله عنه جوهر                               |
| 717  | عقلی ، عقلی ه                                                                                       |
|      | الفصل الأربعون : وهم وتنبيه :<br>و وليس إذا قلنا : إن الاختلاف لا يكون إلا عن اختلاف . يجب أن       |
| 777  | وليس إذا قلنا : إن الاختلاف لا يكون إلا عن الحنلاف - يجب ال                                         |
| 111  | بصح عدسه                                                                                            |
|      | الفصل الحادي والأربعون: تذكير:                                                                      |
| 779  | « فالأول يبدع جوهراً عقليًا . وهو بالحقيقة مبدع ، ويتوسطه جوهراً<br>عقليًا وجرماً سماويًا »         |
|      |                                                                                                     |
|      | الفصل الثانى والأربعون : إشارة :<br>« فيجب أن تكون هيولى العالم العنصرى لازمة عن العقل الأخير ، ولا |
| 777  | کنند ا                                                                                              |
|      |                                                                                                     |

## فصبول النمط السابع فى التجريد

|         | <u>-</u>                                                                                                       |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| منحة    | الفصل الأول : تنبيه :                                                                                          |
| 711     | <ul> <li>٥ تأمل كيف ابتدأ الوجود من الأشرف فالأشرف ، حتى انتهى إلى</li> <li>الهيولى ، ثم عاد »</li> </ul>      |
|         | القصل الثانى تبصرة :<br>« إذا كانت النفس الناطفة قد استفادت ملكة الاتصال بالعقل الفعال                         |
| 711     | لم يضرها فقدان الآلات                                                                                          |
| Y 2 9   | سحسن سنانت . رياده وبصره :<br>و تأمل أيضاً أن القوى الفائمة بالأبدان يكالها تكرر الأفاعيل ، لا سيا<br>القوية   |
| 161     | الفصل الرابع : زيادة تبصرة :<br>« ما كان فعله بالآلة ، ولم يكن له فعل خاص ، لم يكن له فعل في<br>الآت           |
| 401     | الآلة                                                                                                          |
| <b></b> | و لو كانت القوة العقلية منطبعة فى جسم من قاب أو دماغ ، لكانت<br>دائمة التعقل                                   |
| 404     | الفصل انسادس : تكملة لهذه الإشارات :                                                                           |
| 171     | <ul> <li>« فاعلم من هذا أن الجوهر العاقل مثاله أن يعقل بذاته »</li> <li>الفصل السابع : وهم وتنبيه :</li> </ul> |
| *17     | « إن قوماً من المتصدرين يقع عندهم أن الحوهر العاقل ، إذا عقل<br>صورة عقلية ، صار هو هي »                       |
| , , , , | ·                                                                                                              |

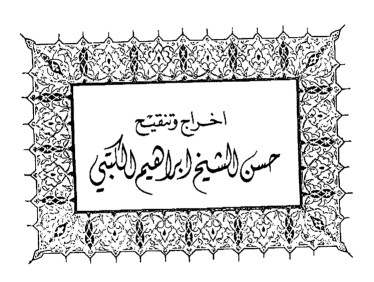
| ۳۲۹<br>منحة |                                                                                                                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ¥11         | فمصل الثامن : زيادة وتنبيه :<br>و وأيضاً إذا عقل (١) ثم عقل (ٮ) أيكون كما كان عند ما<br>عقل (١)                                   |
| ۲۷۰         | لفصل التاسع : وهم آخر وتنبيه :<br>« وهؤلاء أيضاً قد يقولون : إن النفس الناطقة إذا عقلت شيئاً ؛ فإنما<br>تعقل ذلك الشيء باقصالها » |
| **1         | الفصل العاشر : حكاية :<br>﴿ وَكَانَ لِهُمْ رَجُلُ يَعْرُفُ بِفُرْفُورِيُوسِ ؛ · · ·                                               |
| <b>Y</b> VY | الفصل الحادى عشر : إشارة :<br>* اعلم أن قول القائل : إن شيئاً يصير شيئاً آخر ، لا على سبيل<br>الاستحالة من حال إلى حال            |
| 770         |                                                                                                                                   |
| <b>Y</b> V0 | الفصل الثالث عشر: تنبيه: والصور العقلية قد يجوز بوجه ما ، أن تستفاد من الصور الخارجية                                             |
| ***         | الفصل الرابع عشر : تنبيه :<br>و كل واحد من الوجهين قد يجوز أن يحصل من سبب عقلي مصور<br>لموجود الصورة في الأعيان                   |
| ***         | الفصل الحامس عشر : إشارة :<br>« واجب الوجود يجب أن يعقل ذاته بذاته ، على ما تحقق ٩                                                |
| <b>TV4</b>  | الفصل السادس عشر : إشارة :<br>8 إدراك الأول للأشياء من ذاته فى ذاته ، هو أفضل أنحاء كون<br>انشىء مدركا » .                        |

| منعة        | الفصل السابع عشر : وهم وتنبيه :                                                                                             |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 441         | <ul> <li>ولعلك تقول : إن كانت المعقولات لا تتحد بالعاقل ، ولا بعضها مع بعض »</li> <li>الفصل الثامن عشر : إشارة :</li> </ul> |
| 7.47        | <ul> <li>الأشياء الجزئية قد تعقل كما تعقل الكليات من حيث تجب بأسبابها</li></ul>                                             |
| 44.         | ه قد تتغير الصفات للأشياء على وجوه ه .                                                                                      |
| <b>Y</b> 40 | الفصل العشرون : نكتة :<br>« كوذك يميناً وشمالاً" هو إضافة محضة »                                                            |
| 740         | الفصل الحادى والعشرون : تذنيب :<br>« فالواجب الوجود يجب أن لايكون عامه بالجزئياتعلماً زمانيةًا » .                          |
| <b>74</b> A | الفصل الثانى والعشرون : إشارة :<br>« فالعناية هي إحاطة علم الأول بالكل ، وبالواجب أن يكون عايه<br>الكل » .                  |
| 11//        | الفصل الثالث والعشرون : إشارة :<br>« الأمور الممكنة في الوجود ، منها أمور يجوز أن يتعرى وجودها عن                           |
| 799         | الشر والحلل والفساد أصلا ومنها أهور                                                                                         |
|             | الفصل الرابع والعشرون : وهم وتنبيه :<br>« ولعلك تقول : إن أكثر الناس الغالب عليهم الجهل ، أو طاعة الشهوة<br>والغضب »        |
| 4.1         | الفصل الحامس والعشرون : تنبيه :                                                                                             |
| 4.4         | « لا يقعن عندكُ أن السعادة في الآخرة نوع واحد ؛                                                                             |

الفصل السادس والعشرون : وهم وتنبيه : أو لعلك تقول : هلا أمكن أن يبرأ انقسم انثاني عن لحوق الشر ....

الفصل السابع والعشرون : وهم وتنبيه : , ولعلك تقول أيضاً : فإن كان القدر فلم العقاب؟ فتأمل جوابه ...، . . . ٣١١









بعد السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

بسرنا النعاون والنعامل ممكم في مجالي الطبع والنشر وإرسال الكتب إليكم إما بواسطة الشحن العجوي أو بالبسريد حسب الكمينة والطلب ونضاف الأجور والمصاريف على

كما تنعهد مؤسستنا لكافة المؤلفين والناشرين الكرام في داخل لبنان وخارجه بطبع كتبهم وتنفيدها بـالكمبيوتـر، وتعلن أنها مستعدة لنزويد المكتبات ودور النشر بكتبها وكنب دور النشر الاخرى حسب الطلب وبأسعار مدروسة، راجين الاتصال بنا على العنوان المذكور:

## فاكس: مؤسسة النمان 1625848 MQ357

لبنان ـ بيروت ـ حارة حريك، شارع دكاش - ص. ب: ٢٥/٢٢٩

نرسل الحوالات على حسابنا في بنك الاعتماد اللبناني باسم حسن محمد إبراهيم علي حساب رفع 16.01.180,10259 on nn فرع الغيسري - بسروت -اوشك مضمون على البك

|       | و ٢٥ - قاطمة الزهراه بيجة قلب المبطقي من مهدما                 |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 10,00 | إلى لحدها (عبلدين) أحد الرحاني                                 |
|       | ٢٦ -سياحة في الغوب أومصير الأرواح بعد الموت                    |
|       | مع عطبتنان للإمام عبل بـلا النَّ وبـلا ننط                     |
| Y.4.  | وقصيلة الكوثرية وقصيدة عمد مجذوب                               |
|       | ٢٧ ــ فرائد الأصول ــ رسائل الشيخ الأنصاري،                    |
| 14,** | (مِلاین)                                                       |
|       | ٢٨ - نقد الأراء المتطقبة وحل مشكلانها _ كانف                   |
| 12,   | النطاه (عِلدين)                                                |
|       | ٢٩ - تأسيس الشيعة لعلوم الإسبلام تأليف إيد ال                  |
| ۸,۰۰  | البيدحين العبدر                                                |
|       | ٣٠ - الرسائل التوحيدية ـ للسيد عمد حسبن                        |
| ٧,٠٠  | الطباطباقي                                                     |
| T     | ٣١ ــــزواج بغير اهوجاج ــــالسيد حـــبن الشامي .              |
|       | ٣٢ - الإمام الصادق كما عرف علياء الغرب نتله إل                 |
| A,2º  | العربية الدكتور نور الدين أل علي                               |
|       | ٣٢ - الدر النضيد في مراثي السبط الشهيد. السيد                  |
| ٧,٥٠  | عسن الأمين العامل                                              |
|       | ٣٤ - أسرار الشهادة - الدرينسدي بحلة جديسدة                     |
| 14,** | وحرف واضع (مجلدين)                                             |
|       | ٣٥ ــ تفسير قرات الكوتي بحلة جديدة وحرف                        |
| 12,   | واضع (علاين)                                                   |
|       | ٣٦ - مقتاح الجنة - في الأدعية والمزيارات وتعليم                |
| ۲,…   | العبلاة/ حسن الكثبي                                            |
| _     |                                                                |
| ٧,0٠  | لمين زين الدين                                                 |
|       | ۱۹۸ - تفت اسل اصل الیت اکسمی به ویف اسر<br>اقدرجات، عمد الصفار |
| ٧,,,  | ٣٩ ــ رحلة الزنجاز للسرحوم الشيخ عبد الكريم                    |
|       | الزنجاق (جلدین)                                                |
| 3     | د عنصر النحو-الدكتور مادي الفضل                                |
| ••    | ٤١ ــ الإمام المهدي(ع) وظهوره، الغية الصغرى،                   |
| ٧,٥٠  | والنيبة الكبرى وعلامات الظهور: للشهرودي                        |
| 1,    | ۱۲ - اسلام امرأة-بام مرتضى                                     |
| • • • | ٤٣ مد التربية بعبن الإسلام والنظم الوضعية _                    |
| ۲,۰۰  | بسنام مرتضی                                                    |
| ٤,0٠  | <ul> <li>٤٤ - دروس في المنطق _ بسام مرتضى</li></ul>            |
|       | 10 - الإشارات والتنبيهات . لأبي علي ابن سينا ، مع شرح          |
|       | نصر الدين الطوسي، محقيق الدكتور مليان دينا                     |
|       |                                                                |

|       | ١ عبقري من بلادي كامل العبياح الذي اخترع                                                                                        |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3,    | ٧٦ اختراها وكان نتبغة إسلامية عربية                                                                                             |
| ٧,0٠  | ٢ - صلح الحسن - الشيخ دافي أل باسين                                                                                             |
|       | ٣ - على من المهد إلى اللحد - كاظم القزويني وسلحق                                                                                |
| Y,0.  | يه الكتاب الثاني الإمام على والعلوم الطبيعية أ                                                                                  |
|       | <ul> <li>البرامين العلمية في إثبات القدرة الإلمية _ مائة</li> </ul>                                                             |
| A,4 * | وِلَيْلَ وِيرِهَانَ عَلَ وَجَوْدَ اخْانَى :الشيخ عَبِدَ الجَبَارَ                                                               |
| 40,00 | <ul> <li>مفاتيع الجنان - مع الصحيفة السجادية - كبير</li> </ul>                                                                  |
| ۲,0٠  | ٦ - ضياه الصالحيز - للجوهرجي (بسحاب)                                                                                            |
| Γ.0.  | ٧ ـ مفاتيح الجنان ـ للثمي ، (بسحاب)                                                                                             |
|       | ٨ ـ مِمَالِي السِيطِيرُ في أُحْسِوالِ الحُسنِ والحُسينِ ــ                                                                      |
| 10,   | للحائري، (عِلدين)                                                                                                               |
|       | <ul> <li>٩ ــ التقبلان الكتاب والمبترة ــ للشيخ عسد حسين</li> </ul>                                                             |
|       | المظفر، وملحق به الكتاب النان مع الدكتور أحد                                                                                    |
|       | أمين في حديث المهدي والمهدوب الشيخ عمد                                                                                          |
| £ ·   | لميف ذين الدين                                                                                                                  |
| ٤,٠٠  | ١٠ ـ يوم الإسلام ـ ناليف أحد أمين                                                                                               |
|       | ١١ دراسيات في مقائد الشيعة الإصابية للسيد                                                                                       |
|       | عسد على الحسني العاملي . يغنيك عن كـل                                                                                           |
| V, .  | کتاب                                                                                                                            |
| ٧,٠٠  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                           |
| 71,   | ۱۲ ــکشکول البحران - ۲۱ عِلدات)<br>۱۱ ــالتصص المجية ــ عبد الحسيز دستنيب                                                       |
| 3,**  | ۱۰ - المكاسب - للشيخ الأنصاري (٣ مجلدات)                                                                                        |
| 11    | ١٦ ــ مدينة الماجز سمعـاجز آل البيت للبحـراني                                                                                   |
| ٤٠.٠٠ | (ه علدات)                                                                                                                       |
| 2.,   | ۱۷ _ معالم الحدوسة في صريفي العكري                                                                                              |
| *1    | (۳ بملدات)                                                                                                                      |
| 1,,   | 14 - من حياة الإمام العرضا (ع) - المصورة (ع)                                                                                    |
|       | السيد عبد العظيم الحسني _ البصائي                                                                                               |
| ٤,2٠  | تأليف على المسيل                                                                                                                |
| 1,    | ١٩ - المحبة فيا نزل في الفائم الحجة للبحراق                                                                                     |
| 1,    | ٢٠ - النسوج بعد النسسة - للقاضي التسونغي ،                                                                                      |
| 17,   | (عِلدين)                                                                                                                        |
| •••   | ٧١ - مصيماح الكفعمي - يحلة جديسدة وحسرف                                                                                         |
| **.*  |                                                                                                                                 |
| ,,,,, | and a state of the second second                                                                                                |
|       | <ul> <li>۲۲ ــ الكتر المعلسون والفلك المصحون ــ دائــرة</li> <li>۱۱ ـ ۱۰ ۲۰ ۲۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰ ۱۰</li></ul> |
| 4,    | معارف، أو كشكول للسيوطي                                                                                                         |
| į.o-  | ۱۱ ـــ القار المعيل في التحتم باليميان مد <del>لقين</del> ي                                                                     |
| ٧,٥٠  | <ul> <li>٢٤ - أخلاق أهل البيث - المسيد مهدي الصلر</li> </ul>                                                                    |



فاكس: مؤسسة النعيان 003574625848 بيروت. لبنان. حارة حريك. شارع دكاش. ٢٥/٢٢٩ ₪